### CENTRO DI STUDI SUPERIORI UCRAINI A ROMA

#### видання УКРАЇНСЬКОГО КАТОЛИЦЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ

Праці Греко-Католицької Богословської Академії Том XXII-XXIII

о. д-р Ісидор Нагаєвський

### ІСТОРІЯ РИМСЬКИХ ВСЕЛЕНСЬКИХ АРХИЄРЕЇВ

ПЕРША ЧАСТИНА

Мюнхен — 1964 — München

diasporiana.org.va

#### видання УКРАЇНСЬКОГО КАТОЛИЦЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ Частина І

# EDITIONES CATHOLICAE UNIVERSITATIS UCRAINORUM Pars I

Приці Греко-Католицької Богословської Академії Opera Graeco-Catholicae Academiae Theologicae том XXII-XXIII vol.

о. д-р ІСИДОР НАГАЄВСЬКИЙ

### Історія Римських Вселенських Архиєреїв

DR. ISIDORUS NAHAYEWSKY

Historia Romanorum Catholicorum Pontificum

#### о. д-р Ісидор Нагаєвський

### Історія Римських Вселенських Архиєреїв

(Від св. Ап. Петра до Авіньйонської неволі — 1309)

ПЕРША ЧАСТИНА

## diarporiana.org.ua

Мюнхен 1964



#### Високопреосвященнішому Архиспископові - Митрополитові

#### КИР ЙОСИФОВІ,

Страдальникові за святу віру і єдність української Церкви з Ап. Престолом у Римі

присвячує смиренний автор



 $\Pi$  апа  $\Pi$  а в ло VI відвідує хворого Митрополита - Ісповідника Кир  $\Pi$  о с и ф а  $\Gamma$  с ліпо го в його мешканні у Ватикані.

Угорі на світлині  $\Pi$  а n а  $\Pi$  а в  $\Lambda$  о V I наступного дня після свого вибору на Найвищий Уряд в Церкві відвідав хворого Митрополита.

#### ВСТУПНЕ СЛОВО

#### Архиєпископа Івана Бучка Пастиря Українців у Західній Европі

Переглядаючи сторінки історії Христової Церкви від перших віків християнської ери, бачимо, що з волі Христа в Церкві був завжди Римський Архиєрей, Христів Намісник, наслідник св. Апостола Петра, що заснував свій Престіл у Римі і з Риму керував цілою Христовою Церквою. Так було в минулому, так є тепер і так буде в майбутньому. Христова Церква має запоруку від самого Христа, що ніяка пекельна сила її не переможе. «Ти еси Петро-скеля, і на цій скелі Я збудую Мою Церкву», — сказав Христос до Верховного Апостола Петра. (Мат. 16:18).

I, хоч не стало Петра як людини, то прийшов його наслідник із таким самим повновладдям і завданнями, що їх мав Апостол Петро на основі слів Христа: «Паси вівці мої, паси ягнята мої». (Іван, 21:15-17). Кожен наслідник св. Петра є Верховним Пастирем Христових овець і ягнят. Довга черга Петрових наслідників безперервна.

І сьогодні в палаці на Ватиканському горбку живе наслідник св. Петра, видимий Голова Христової Церкви, папа Павло VI, якого 500 мільйонів людей мають за свого улюбленого Вітця. Він має на них великий духовий вплив, а численні прочани з усіх сторін світу поспішають до Риму, щоб Його побачити і почути Його голос. Усі вони мають до Нього доступ і під час численних авдієнцій Він має для них усіх батьківські слова утіхи, поради й науки.

Світська історія згадує про славні династії, що існували навіть сотні років або й більше, і мали мільйони підданців, але немає такої другої династії, як у Римі. Всесвітня історія говорить про славні колись школи Пітагора, Платона й Аристотеля, але сьогодні їх немає і про них говориться лише в шкільних підручниках історії філософії. Історія згадує про різні релігії, про різні релігійні секти і про засновників їх, але про них говориться лише в богословських підручниках для визначення їхнього відношення до правдивої, Богом об'явленої християнської релігії, яка зберігається в единій істинній Христовій Церкві, що нею керує з волі Христа Вселенський Архиєрей, Папа Римський.

Кожен Христів Намісник, Папа Римський, глядить із свого непорушного престолу на все хитке і проминаюче із свідомістю Христової обітниці, що Церква Христова вічна, бо її Основоположник-Христос ясно сказав: «Я є з вами до кінця віків» (Матей, 28:20). Римські Архиєреї бачили занепад

могутньої Римської імперії, вони були свідками мандрівки народів і навернення поган на Христову віру. Все минає довкруги Христового Намісника, а він перебуває в своєму престольному городі Римі, біля гробу св. Апостола Петра, як його законний наслідник, щоб зберігати й роздавати ті скарби, що їх приніс Христос для світу: скарби справедливости, любови, миру, свободи, порядку, — тобто скарби, що становлять зміст християнської культури й цивілізації.

Безперервна черга наслідників св. Апостола Петра, що триває вже поверх 19 сторіч, викликає подив не лише в католиків, але також і в некатоликів. І коли б установа Вселенського Верховного Пастиря була людським ділом, то не вдержалася б так довго. Вона пропала б так, як пропали інші людські діла. Папство — це Боже діло, тому триває і триватиме до кінця світу.

Божественний Спаситель назначив св. Апостола Петра бути основою Церкви, а що Христова Церква має тривати до кінця світу, тож і її основа. Петро, триватиме вічно. Фундамент духовної будови, — це не тільки першенство почести, але й влади у даній організації. Першенство влади св. Апостола Петра не було лише його особистим привілеєм, але, самозрозуміло, воно мало переходити на його наслідників, бо інакше не сповнилися б Христові слова, що Церква має існувати до кінця світу. Прийшла смерть і вмер Симон, син Йони, що його Христос доцільно назвав Петром-скелею, бо мав бути нею для Церкви. І саме той Петро залишився і живе далі в своїх наслідниках і, таким чином, Вселенське Архиєрейство не вмирає, як не вмирає Церква, збудована на Петрі-скелі.

Двотисячорічне існування Вселенського Архиєрейства гідне подиву і це набирае ще більшого значення, як звернемо увагу на історичні умовини, за яких жили Вселенські Архиєреї впродовж віків, а головно в час важких і кривавих переслідувань. Воістину, дивне явище. З однієї сторони, мільйони й мільйони людей шанують і люблять Святішого Отця, а з другої сторони, є й мільйони таких, що про нього не знають і не хотять знати, Його зневажають, ненавидять і поборюють усякими способами.

Таку долю передвістив Христос усім Апостолам, але зокрема передрік її св. Апостолові Петрові, Першому Папі, коли сказав йому, якою саме мученицькою смертю він прославить Бога (Іван, 21:18-19). Христів Намісник, як і сам Христос, це «камінь преткновенія» для людей. Люди поділяються біля стіп Христового Намісника, як колись поділялися біля стіп Божественного Спасителя, на два табори: «на паденіє і на возстаніє многим» (Лука, 2:34). «На паденіє» тим, хто ненавидять Христового Намісника і через свою ненависть стягають на себе загибель; а «на возстаніє» тим, хто люблять Христового Намісника і через цю любов заслуговують собі на почесне ім'я синів істинної Христової Церкви і вічну нагороду в небі.

Передвіщення Ісуса Христа про важку боротьбу і мучеництво св. Апостола Петра здійснилося. Боротьба, що зачалася проти Христових Намісників у перші дні існування Христової Церкви, триває досьогодні. Скільки зброї, скільки насилля, скільки рук прикладено до того, щоб знищити Престіл св. Петра. Надаремно. Від Нерона до Наполеона або, скажімо й до Леніна, Сталіна, Гітлера, Хрущова, Мао — історія записала на своїх сторінках численні напасті на папів і криваві переслідування всіх, хто в своїх

серцях зберігають вірність їм. Це — довжелезний ланцюг виявів злоби світу у відношенні до папів; це завжди відновлюваний плян Сатани щодо знищення Христового царства на землі, згідно із засадою: «Вдарю в пастиря, а вівці розбіжаться». Одначе, папа завжди виходив з того всього з тріюмфом, бо Христова обітниця: «Сили пекла її не переможуть», — завжди дійсна.

Боже Провидіння закрило перед нами майбутність і ми не знаемо, що жде нас завтра, — радість чи смуток, — але одне певне: Корабель Петрів, св. Католицька Церква, як було й досі, плистиме певно по бурхливих водах земного життя під проводом непомильного керманича, Вселенського Архиєрея, Христового Намісника на землі. Того Керманича ніколи не забракне в Церкві, бо брак Керманича — це брак фундаменту в будові, тобто неминуча руїна будови. Церква ж із волі Христа триватиме до кінця віків, щоб продовжувати діло спасіння людського роду до кінця світу.

Не можна уявити собі Церкви без папи, як не можна уявити собі живого тіла без голови, або організації без провідника, керманича, голови. Противники папства кажуть, що Головою Церкви е Христос, і що це вистачае. Католики ж не перечать, а радше підкреслюють, що Христос є Голова Церкви, Голова Містичного Христового Тіла. Одначе, Церква е видима організація живих людей, щоб зібрати їх в одне тіло. Отож треба для тієї Організації- Церкви когось такого, що заступав би Христа, щоб люди його бачили і чули його голос. Сам Христос подбав про те, назначивши св. Апостола Петра бути Його Намісником, Заступником чи Представником із найвищою владою в руках, із владою ключів, із владою керувати й пасти Христове стадо, складене з овець і ягнят.

Усуньмо з того стада Христового Намісника й тоді замість одніеї Церкви настане сто, двісті, триста або й більше церков, як це вже подекуди й є. Тим часом Христос заснував одну Церкву і виявив своє бажання, щоб було «одне стадо й один Пастир». Без папи буде стільки церков, скільки є єпископів. Це бачимо на факті існування т. зв. Автокефальних церков, або, ще гірше, в існуванні численних протестантських сект, де кожний звинніший чоловік закладає свою власну «церкву», твердячи, що вона є єдино правдива.

Є багато мільйонів людей і кожне з них могло б сказати: «Я маю свою віру», але ніхто з людей не може сказати, чи та віра правдива чи фальшива, бо немає там Верховного Вселенського Пастиря, що від початку існування Христової Церкви береже правдиву Христову науку. Тому, як католик каже: «Я вірую в те, в що вірить Папа», — то він знає, що віра кожного папи є така, як його попередника, і така ж як і віра Петра, Першого Папи, що по визнанні своєї віри в Божество Христа, почув від Нього такі милі слова: «Щасливий ти, Сину Йони...»

Щасливим був би й увесь український нарід, якби кожен українець мав щастя сказати: «Я вірю так, як вірить Папа; я поводжуся і дію так, як навчає Папа; я люблю Папу, бо він є спільний батько всіх християн; і, хоч він не українець з роду, проте я не маю його за чужинця, бо він мій Папа, як і всіх християнських народів; бо він з волі Христа є найвищий відповідальний Провідник і непомильний Учитель Божої Правди у найважливішій життєвій справі кожної людини зокрема і всього людства разом:

щоб усі визнали Христа Спасителя своїм Царем і Богом і, виконуючи Иого заповіді, забезпечили собі вже на землі мир Христів у Його Царстві й у вічності небесну нагороду.

Майже всі католицькі народи мають багато книжок, де описується життя й діяльність Папів, Римських Вселенських Верховних Пастирів і Христових Намісників. У нас, на жаль, дотепер такої книжки ще не було. І я дуже радий, що маю щастя представити українським читачам велику працю Всесв. Отця Д-ра І. Нагаєвського під заголовком «Історія Римських Вселенських Архиєреїв».

У цій книзі говориться про кожного Папу зокрема в хронологічному порядкові, від св. Петра починаючи й аж до найновіших часів. Автор використав Патристику, Акти Соборів і Синодів, Послання Папів, рапорти Нунціїв, Аннали, Хронографії, урядові документи імператорських і королівських канцелярій, як також і спеціяльні твори, старі й нові, про життя й діяльність Папів, щоб викласти бодай із приблизною докладністю великі вчинки і змалювати заслуги Римських Архиереїв для Церкви і людства.

Дав би Бог, щоб ця книга зацікавила якнайширші кола українських читачів і тут, серед нашої еміґрації, розкиненої по всіх країнах світу, і колись у Рідному Краї, щоб і українці католики спізнали щиру, документальну правду про Папів Римських. Це закріпить у них почуття любови, відданости й прив'язання до св. Апостольського Престолу і Найдостойнішої Особи кожночасного Римського Папи. Щоб, нарешті, щезли й серед православних українців давні упередження до Римського Вселенського Архиерея і Верховного Пастиря Христової Церкви, немов би в його Особі треба було бачити чужинця, як не вороже наставленого, то бодай незацікавленого у наших життєвих справах. Такі упередження вкорінилися, нажаль, в нашій спільноті підо впливом наших сусідів, що не бажали нашого церковно-релігійного поеднання з Католицькою Церквою, бо знали добре, що церковно-релігійна єдність скріпить нашу національну свідомість і єдність. Ті упередження охопили й деяку частину наших людей, що називають себе католиками, а все ие через наше власне, непробачне незнання правди. У нас бувало й таке, що національний провід сам переймався і цілому народові хотів накинути т. зв. «поступовий, безбожницький світогляд західньоевропейських вільнодумців, сектантів і масонів», що заприсяглися знищити правдиву Христову Церкву. Це й було причиною, що всі вони з такою просто сатанічною ненавистю накидалися на Папу, завжди за засадою: «Вдарю в Пастиря, то вівці розбіжаться».

Пізнання правди, хоч вона часом і прикра, може й людську злобу перемогти, згідно з Христовими словами: «Пізнаєте правду, і правда освободить вас» від недолі гріха і людської злоби. Тож треба сподіватись, що пізнання щирої, історичної, документальної правди про Римських Вселенських Архиєреїв звільнить українських читачів доброї волі від упередження й почуття неохоти, а може й ненависті до Римських Папів.

Рим, 8 лютого, 1963.

† Іван, АЄпп. Апостольський Візитатор українців у краях Західньої Европи.

#### ВСТУП

Христова Церква за свого майже двотисячолітнього існування виявилася найсильнішою організацією, що будь-коли існувала на землі. З невеличкої первісної громади вірних учнів Христа у Святій Землі вона розрослася в могутню організацію всесвітнього значення. Невчені рибалки з Галилеї своєю проповіддю Євангельського Слова потрясли основи поганського безморального світу та на його місці зачали будувати новий, заснований на Христовій науці лад, що впродовж двох тисяч років бореться з однаковою силою за здійснення Божого порядку в світі.

Церква — це спільнота надприродного порядку. Основоположник, Ісус Христос, дав їй свою науку та засоби до досягнення її цілі: продовжувати проповідувати світові Його навчання та освячувати людей установленими Ним Тайнами, щоб через праведне життя людина сповнила своє призначення на землі і по смерті.

За словами Діяній св. Апостолів¹ Церква, це Царство Боже, теократична установа, що має свій найвищий Богом даний авторитет, законодавство, виконну владу та судівництво. Не легка річ писати історію Найвищих Пастирів Церкви і це вимагає більшої об'єктивности, ніж за писання світської історії. Тут треба підходити не лише без особистого чи групового упередження, але й брати на увагу цілий комплекс навчання й апостольського передання від початків аж до сьогодні.

Незаперечне те, що сьогодні існують поза Католицькою Церквою різні християнські групи, які не повстали в наслідок еволюції Христової науки, бо таке неможливе, але більше в наслідок періодичного занепаду християнського життя того чи іншого народу в якійсь добі життя їхньої власної Церкви. Такий стан ненормальний і крайньо шкідливий для Церкви, бо волею Основоположника було, щоб «було єдине стадо й один Пастир».

Римські Архиєреї очолювали Христову Вселенську Церкву від самих початків її існування і були творцями її історії, тому їхне життя цікаве і варте пізнання. Кожен папа (з грецького паппас-отець), бувши смертною людиною з усіма її прикметами й хибами, по своєму обранні на найвище становище в Церкві ставав володарем багатьох народів і рас, що в даний історичний момент жили на землі. Кожному папі доводилося видавати рішення з далекосяглим значенням, що ставали нормою життя мільйонів живих істот на цілі віки, а то й тисячоліття. Рішення св. Петра, збережені

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Апостольські Діяння, 5:II; XX:25; XXVIII:31.

на письмі або передані римській громаді усною традицією, не втратили свого значення й до нині. Те саме треба сказати й про кожного його наслідника.

Церква, Царство Боже на землі, це організація з живих людей, що в кожному періоді свого життя мали свої особисті та громадські проблеми і вирішували їх відповідно до набутого досвіду. Тому й у житті папів, що були дітьми своєї доби в повному того слова значенні, знайдемо риси, притаманні їхній добі, бо харизмат Святого Духа, зв'язаний із св. Тайною Священства чи з єпископською Хіротонією, не зміняє рис людського характеру, а обсяг його діяння залежить від уроджених здібностей та набутих святим життям чеснот кожної одиниці зокрема. Тому й до життя папів треба підходити також і з людськими критеріями, намагаючися вглибитися у вимоги й потреби доби, в якій вони жили.

\*

На цьому місці хочемо сказати загально про спосіб вибору папів, який, хоч у різних добах мав свої окремі риси, але в своїй основі є такий самий, як і в часи безпосередньо після життя Апостолів. Ось так, напр., св. Кипріян († 253 р.) каже: «Корнилій (він говорить про папу Корнилія—І. Н.) став єпископом Божою волею і Церкви через однодушну згоду майже всього духовенства (Риму), через голосування Колегії старших єпископів (пресвітерів) і добрих людей».<sup>2</sup>

У III ст. вибір кожного папи зачинався молитвою до Святого Духа та доконувався духовними особами міста Риму за участю мирян, але та участь обмежувалася до вияву бажання та висловлення свідоцтва про прикмети чи їх недостачу в кандидата. Дійсними виборцями були духовні особи міста Риму.

Те саме було й в V ст., як свідчать декрети Синоду в Римі з 499 р. в часах папи Симмаха<sup>3</sup>. У VII ст., згідно з декретом папи Боніфата III, по смерті кожного папи впродовж 3 днів відбувалися публічні моління. Аж щойно потім духовні особи в приявності консулів, князів, визначних громадян та армії міста Риму приступали до вибору його наслідника. Голосували лише духовні. В часах Боніфата III звичайно вибирано кандидатів з-поміж пресвітерів або дияконів римських церков. Виборчий Синод відбувався в базиліці св. Івана в Лятерані, рідко деінде.

Від часу наїзду готів на Італію, головно від Юстиніяна I аж до Костянтина IV Погоната, імператори присвоїли собі право затверджувати вибір папів-електів і ця небувала практика часто-густо була причиною великої шкоди та нещасть у Церкві. І напр., від смерти папи Григора I Великого 604 року й аж до папи Венедикта II (684—685) налічується аж 3.600 днів (тобто десять років) незайнятости Петрового Престолу саме через те вмішу-

<sup>3</sup> Hefele, Carl Joseph, Konziliengeschichte, Freiburg, 1873-79, III, p. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Cypriani, Ep. 55 Ad Antonianum; cf. Mann, H, K, The Lives of the Popes in the Middle, Ages, London, 1902 (1), p. 356.

вання світського чинника в церковні справи. Не треба й казати, що володарі раді були мати на Петровому Престолі прихильних до себе людей Звідси й узявся звичай, що по виборі нового папи римський архипресвітер і консул підписували декрета вибору й пересилали його до володаря з проханням про дозвіл проголосити про цей вибір окремим едиктом.

Віддаль із Риму до Константинополя спізнювала справу, тому папи просили імператорів, щоб їхні екзархи в Равенні мали право робити це від імени імператора. І коли згода екзарха доходила до Риму, тоді папа-елект складав Ісповідання Віри в базиліці св. Петра, а до Лятерану йшов у товаристві сімох пристоящих і там по Молебні йшов до хору епископів і пресвітерів. Тоді єпископ Альбану проказував одну молитву, а єпископ Порту другу, при чому диякони держали над головою папи-електа св. Євангеліє Сам чин Хіротонії відправляв єпископ Остії, а архидиякон подавав папі палліюм і папа виконував «лобзаніє мира» з усіма духовними під спів «Слава во вишніх Богу». Коли ж єпископ Остії сам був обраний на папу, або коли він з якихось причин не міг прибути на посвяту, або коли той престіл був незайнятий, тоді архипресвітер Остії проказував саму тільки молитву благословення.

При кінці VII ст. по виборі нового папи він приймав поздоровлення від духівництва, суддів, аристократії, представників війська й народу через овацію, та аж щойно потім посилав декрета до імператора. Хіротонія відбувалася звичайно в базиліці св. Петра, а інтронізація в базиліці св. Івана в Лятерані. На прохання папи Венедикта ІІ імператор Константин IV Потонат ухвалив, щоб про кожний вибір папи його повідомлювано, а Хіротонія щоб відбувалася негайно по виборі. Одначе, вже за папи Захарії (741 р.) припинено надсилання таких повідомлень до Константинополя, а новий папа по своїй Хіротонії та інтронізації сам повідомляв про свій вступ на Петрів Престіл.

Нераз траплялося, що світські чинники впливали на частину духовенства, щоб останні не зважали на доконаний вибір папи й обирали іншого, прихильнішого до їх кандидата. І коли таке ставалося, то такого вважано за антипапу й поза його партією він не був визнаний папою й згодом не внесений до реєстру єпископів Риму. Про зміни елекційної процедури папів, упроваджувані папськими дикретами й конституціями, говоритимемо окремо.

\*

Тут згадаємо загально про місця поховання папів. Про могилу св. Петра говоритимемо окремо, а про могили його наслідників аж до папи Зефірина (199—217) не знаємо точно, за вийнятком св. Климента І, що дуже ймовірно, вмер у Криму на засланні і там був похований.

Liber Diurnus, Formula 58, ed. Sickel, Th, E, von, Vindobonae, 1889.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibidem, Formula, 60.

<sup>6</sup> Ibidem, Formula, 57.

Безперервна римська традиція передала, що деякі безпосерелні наслілники св. Петра були поховані у Ватикані, а «Книга Архиєреїв» каже, що їхні труни були «юкста корпус беаті Петрі» (біля тіла св. Петра) і це в деякій мірі підтверджують археологічні досліди. Під час найновіших розкопів під головним престолом базиліки св. Петра у Ватикані, знайдено одинадцять трун і всі вони були близько труни св. Петра. І, дуже імовірно, що то труни його безпосередніх наслідників, про які згадує «Книга Архиєреїв».8

Першим певно знаним місцем поховання папи, крім могили св. Петра, є могила папи Зефірина, що має форму мавзолею, обмурованого пізніше цеглою й він є на кладовищі Калікста.<sup>9</sup> Наслідник папи Зефірина, папа Калікст (217—222), був похований на кладовищі Калеподія при дорозі Аврелія, але невідомо, де був похований його наслідник, папа Урбан I (222-230).

Починаючи від папи Понтіяна (230—235), його наслідників ховано на кладовищі Калікста в похоронному «Склепі папів», 10 який відкрив археолог Россі в дуже поруйнованому стані. Йому вдалося віднайти надгробні плити з написами таких папів: Антера (235—236 р.), Фабіяна (236—250) і Лукія (253—254) та могилу Евтихіяна (254—283). Поза склепом папів знайдено написи папи Корнилія (251—253), Кая (283—296) та Евсевія (310). Пам'ятники згадують, що в «Склепі папів» були поховані: Степан (254—257), Діонисій (259-268), Фелікс (269-274) та Мельхіяд (311-314). Хоч напису папи Сикста II (257—258) не знайдено, але його труна була центральною в «Склепі». Папи Маркеллін (296---304) та Маркел I (308--309) були поховані на кладовищі Прискилли. Папа Силвестер I (314—335) був похований у церкві на кладовиці Прискилли, яку сам збудував, там також були поховані папи: Ліберій (352—366), Сирікій (384—399), Келестин I (422—432) та Вігілій (537-555).

Згодом папи самі вибирали собі місця поховання, як напр. Юлій І -кладовище Калеподія, Дамаз і Марко — кладовище Калікста, Анастасій та Іннокент I — катакомби Понтініяна за Тибром, Боніфат I — кладовище при Салярійській дорозі; Зосим, Сикст III та Ілярій — при Тибуртинській дорозі; Фелікс — базиліку св. Павла. Папа Лев І Великий обрав базиліку св. Петра й він перший звелів поставити пам'ятника на своїй могилі. Починаючи від його наслідника Гелазія, папів ховано в базиліці св. Петра, деяких у Лятерані, а зрідка й де інде. Про місце поховання кожного папч, як є відомості, подаватимемо окремо в тексті.

\*

З огляду на те, що українською мовою досі ще не було видано історії папів, треба було сказати щось про кожного з них зокрема, подаючи огляд

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Barnes, A. The Martyrdom of St. Peter and St. Paul, New York, 1933, pp. 164 seq. B Ruysschaert J. Reflexions sur les fouilles Vaticanes, RHE, 49 (1954), pp. 21 seq.

Maruschi O. La questione del sepolcro del Papa Zefferino e del martire Tarsicio in seguito ad un'ultima scoperta, NBAC, 16 (1910), pp. 205, seq.
 Wilpert G. La cripta dei papi e la capella di Sancta Cecilia nel cimetero di Callisto,

Roma, 1910, p. 3.

його діяльності, як також і загальну характеристику групи папів, що жили й діяли в якійсь одній добі.

На цьому місці кочемо згадати загально, що найстарші вістки про реєстр перших папів знаходимо в св. Іринея (135—200), єпископа Ліону, та Євсевія, єпископа Кесарії Палестинської. Сам св. Іриней походив із Малої Азії і слухав проповіді св. Полікарпа із Смирни († 155 р.), який був учнем св. Івана Євангелиста. В часах переслідування Марка Аврелія, св. Іриней (в 177 або 178) був пресвітером у Ліоні, де ширилися єресі ґностиків і монтаністів, тому духовні Галлії вислали його в тій справі до Риму, до папи Елевтерія. По мученичій смерті єпископа Фотіна з Ліону (178) св. Іриней став його наслідником. Крім своєї пастирської праці, св. Іриней займався поборюванням єретиків і писав проти них твори грецькою мовою. На жаль, жаден із них не зберігся в оригіналі, хіба у фраґментах Гіпполіта або Євсевія. Лише два його твори дійшли до нас у цілості: один у латинському перекладі п. з. «Проти Єресей» та другий п. з. «Основи Апостольського Навчання» у вірменському перекладі.

Поборюючи єресі, св. Іриней подає навчання папів, підкреслюючи обставину, що вони одержали його від св. Петра і при тій нагоді подає реєстр папів аж до свого часу, а він помер коло 200 року.

Євсевій (265—340) званий «батьком церковної історії», жив у час важкого переслідування Діоклетіяном та коло 313 року був обраний на єпископа Кесарії і в цьому сані брав участь у першому Вселенському Соборі в Нікеї 325 року. Він виголосив вступну промову до Отців та, як сам каже, сидів біля імператора Костянтина Великого. Він написав чимало творів, але для нас важливі «Життя Констянтина», «Хронографія» (збережена у вірменському перекладі), а найголовніше — Його «Церковна Історія». 12 Ії перші вісім книг були написані до 312 року, дев'яту додано в 315 році, а десяту в 317 році. Історія Євсевія становить справжній скарб відомостів про життя і розвиток Церкви в трьох перших сторіччях, і без неї ми знали б дуже мало про ті давні часи. Стиль Євсевія важкий і монотонний, але він історик об'єктивний і критичний, та любить подавати багато цитат із творів, які до нас не дійшли. Він завжди подає імена авторів, яких цитує. Ці цитати часто короткі й нелегко зрозуміти їх значення. Недолік його Історії полягає в тому, що він не робить кінцевих висновків, імовірно тому, щоб дотримати якнайбільшої об'єктивности. Сам він не знав латинської мови і не використав латинських пам'ятників, а тому відомості про Захід у нього неясні.

Св. Іриней писав коло 175 р. по Христі, або сто років по смерті св. Петра і в третьому розділі третьої книги він подає реєстр папів від св. Петра аж до сучасного собі папи Елевтерія, якого він знав особисто. Євсевій, як сам каже, запозичив реєстр перших папів від письменника Гегесіппа, який у

13 Eusebii H. E., IV:22.

<sup>11</sup> Ireanei S. Adversus Haereses, Migne, P. G., VII, pp. 433 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Eusebii Caesarensis, Vita Constantini, III:2; Idem, Opera Omnia, Migne, P.-G., vol. XIX-XXIV; Historia Ecclesiastica, P. G., XX; cf. Textes et Documents, ed. Grapin, Paris, 1903-1913. The Ecclesiastical History of Eusebius Paphilus, Baker Book House, 1962.

половині II ст., отже не сповна сто років по смерті св. Петра, був у Римі і там із першої руки одержав усі інформації та подав реєстр папів у своєму творі, написаному проти єретика Маркіона.

Більше систематичний пам'ятник до історії папів становить «Книга Архиереїв», 14 де є списки папів та короткі дані про їх діяльність, починаючи від св. Петра й аж до папи Степана V (VI) († 891). У ній бракує згадок про життя папів: Івана VIII, Маріна І та Адріяна ІІІ. Скомпонування тієї книги приписувано бібліотекареві Анастасієві з ІХ ст., але ця думка не прийнялася, за вийнятком хіба життя папи Миколи І. Знавець тих часів, Душен, що має найкраще видання «Книги Архиєреїв», на яку дуже часто будемо покликатися, думає, що вона була складена в час понтифікату [пеперебування на папському престолі] папи Боніфата ІІ (532). Ця її систематична редакція була основана на архівальних даних та інших старовинних пам'ятниках, що до нас у своїй первісній формі не дійшли. По цій редакції пізніші автори додавали до неї відомості про сучасних їм папів, тому вона зміняла свою первісну форму.

У всякому разі, із змісту самого пам'ятника видно, що його автор (чи автори) перебував у Римі, що він був, правдоподібно, духовний нижчого сану, і бував у папській палаті в Лятерані, бо подає подробиці, про які міг знати чоловік з найближчого оточення папи, чи папів.

Цінні вістки про життя деяких папів знаходимо в книзі, званій «Лібер Діюрнус Римських Архиереїв». 15 Це колекція церковних формулярів (є їх сто шість), що їх уживано в папській канцелярії аж до XI ст. Є там багато дат, урядових документів відносно вибору папів, їх Хіротонії, інтронізації та смерти; а також і формули Ісповідання Віри, наділювання палліюмом, надавання грошових нагород і привілеїв, заснування манастирів, затверджування різних урядів.

Немає усталеної думки щодо часу скомпонування цього пам'ятника в його теперішній формі, збереженій у двох рукописах, що переховуються в Римі й Медіоляні. Були думки, що він походить з VII-VIII ст. Історик Сікель, що видав цей пам'ятник, думає, що сьогоднішня його форма була списана трьома наворотами: перша частина була зредагована в часи папи Гонорія I (625—638), друга до кінця VIII ст., а третя в часи папи Адріяна I (772—796). У всякому разі, вважається, що його сьогоднішня форма була вже в VIII ст., при чому до нього були додавані деякі документи пізніше. На каноністів з XII ст., напр., Іво з Шартр, Ґраціян, ще видно її вплив, але згодом цей пам'ятник стратив своє практичне значення.

Часом будемо покликатися на «Хроніку» з 354 року», звану також «Каталогом Ліберія», що має реєстр папів від св. Петра до папи Ліберія. Цей пам'ятник оснований на хронографії Гіпполіта і його реєстр папів згідний з Іринеєвим. Цей пам'ятник старший за «Книгу Архиєреїв».

<sup>14</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, Paris, 1886-1892; cf. The Book of the Popes, ed. Loomis, L. R. New York, 1916.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Liber Diurnus Romanorum Pontificum ex unico Codice Vaticano denuo, ed. Sickel, Th. E. Vindobonae, 1889.

Багато цінних відомостів про папів є в «Житіях Святих», головно в монументальному виданні оо. Ісусовців, званих Актами Святих-Болландистів. 16 Починаючи з XVII ст., Ісусовці видають їх у Бельгії; досі появилося друком уже 63 томи «ін фоліо», упорядковані за місяцями.

Очевидно, що урядові акти Вселенських і Генеральних Соборів, та деяких Провінційних і Єпархіяльних Синодів подають найбільше достовірні вістки про життя й діяльність папів. Найкращу колекцію Соборових актів становить видання Івана Домініка Манзі (1692—1769), архиспископа Люкки в Італії, що має 31 том «ін фоліо», де в хронологічному порядкові акти доведено до Собору у Фльоренції. Є там також листи й декрети папів, патріярхів, листи й едикти імператорів та інших визначних людей давнини, як токож тексти старовинних письмових пам'яток. 17

Добре опрацьованою та більше спеціяльною історією Соборів і Синодів Церкви є праця єпископа Роттенбурґу, Карла Йосифа Гефелє (1809—1893), де подається також історію розвою догматики, права, Літургії, церьювної дисципліни від найдавніших часів і аж до XV ст. 18

Яків Павло Мінь (1800—1875) із Сан Фльору у Франції, священик і видавець, який заснував своє видавництво під Парижем і друкував церковні твори старовини для масового поширення. Найцінніші його видання— це грецька й латинська Патрологія. Грецька в першій серії має 81 том самого латинського перекладу, а друга серія має 166 томів, і там є грецький оригінал та латинський переклад. Латинська Патрологія видана в двох серіях і має 217 томів; вона подає тексти пам'яток від кінця ІІ сторіччя аж до смерти папи Іннокента ІІІ († 1216). Грецька Патрологія має пам'ятки від св. Варнави аж до Флорентійського Собору (1439). 19

Важливе також видання документів Августа Тайнера (1804—1874) з Бресляву, дуже плідного й працьовитого історика, що має цінні збірки архівальних документів, котрі вияснюють життя й діяльність папів у старих і нових часах.  $^{20}$ 

На особливу згадку заслуговують деякі спеціяльні твори про життя папів, як напр., Пастора, <sup>21</sup> Мана<sup>22</sup> та Артавда де Монтур. <sup>23</sup> Найцінніша з них праця проф. Людвиґа Пастора (1854—1928) п. з. «Історія Папів від Кінця Середніх Віків». Досі появилося вже сорок томів тієї цінної праці. Манн за-

Ì

<sup>16</sup> Acta Sanctorum, ed. Bollandistarum, Antverpiae, 1668 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Mansi, Gian Domenico, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Florentiae-Venetiis, 1758—98; Перевидали з поясненнями L. Petit i G. B. в 60 т., Париж, 1899—1927.

<sup>18</sup> Hefele, Carl Joseph. Konziliengeschichte, Freiburg, 1873-79.

<sup>19</sup> Migne, Jacques Paul, Patrologiae Latinae Cursus Completus, 1844-55, Patrologiae Grae-

cae Cursus Compeltus. 1857-66.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Theiner August, Die neuesten Zustände der katholischen Kirche in Polen und Russland 1841; Vetera Monumenta Hungariae, 1859—60; Vetera Monumenta Poloniae et Lithuaniae, 1860—64; 1841; Vetera Monumenta Slavorum meridionalium, 1863; Monumenta spectantia ad unionem ecclesiarum Graecae et Romanae, 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Pastor Ludwig, prof. von, The History of the Popes from the Close of the Middle Ages, St. Louis, Mo, 1938 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Mann H. K. The Lives of the Popes in the Middle Ages, London, 1902 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Artaud de Montour, Lives and Times of the Roman Pontiffs, New York, 1866.

чав свою історію папів від часів папи Григора I Великого і довів її до Авіньйонської неволі, а Пастор від Авіньйонської неволі до французької революції, тобто сороковий том доводить події до папи Пія VI (1799). Щодо композиції, багатства матеріялу то його проглядности, безсумнівно, Пастор перевищує всі інші спеціяльні праці про життя й діяльність папів. За дозволом і благословенням папи Лева XIII, Пастор користався усіма Ватиканськими архівами, і вивів багато неясних справ на денне світло.<sup>24</sup>

Багато неправдивих вісток про папів поширили люди з діб т. зв. ренесансу та раціоналізму, може не так із злоби, як через незнання правди, заподіявши тим велику кривду папам, Церкві й усьому християнському світові.

Життя й діяльність папів цікаві й повчальні, а познайомлення з ними варте великого труду. Завдяки їх праці, молитвам, жертвам і посвяті врятувалася християнська західня цивілізація в добу мандрівки народів, у часи турецької та монгольської загроз, крайнього раціоналізму, а на наших уже в очах вони рятують її перед повінню скрайнього матеріялізму.

Ця їх велика моральна сила йде від Петрового Престолу, з яким зв'язана не тільки найвища влада в Церкві, але й відповідальність перед Богом і людською історією за долю всіх християн, Царства Божого на Землі. Цю їх моральну силу скріплює безперервна й вічножива традиція Вічного Міста-Риму, освяченого життям і мученичою смертю св. Апостола Петра, першого папи, та численних знаних і безіменних мучеників Христових, що своєю кров'ю окропили майже кожен камінь того міста.

Великий папа модерного часу, Пій XII, промовляючи по радіо 13 травна 1942 року до народів світу з нагоди важливих археологічних знахідок під головним престолом базиліки св. Петра, сказав, між іншим таке: «В центральній частині, де стоять один понад одним три престоли з різних епох, старанням неструдженого дослідника відкрито пам'ятник, простий формою, який ще задовго до часу Костянтина здобув собі почитання вірних рису почесного культу. Це доводять вириті написи, заховані на стіні всередині пам'ятника, що мають ідентичний вид написів на гробах християнських мучеників. Ці написи ведуть нас у часи переслідувань та дають історичну певність, що це — рештки того «трофею», про який писав із радістю пресвітер Кай коло 200 року, як це нам передав Євсевій: «Можу вам показати трофеї перемоги Апостолів», — вислів, що дозволяє нам разом із Каєм наново глянути в містичний сутінок Ватиканських склепів.

«Щодо згадки Євсевія, — промовляв по радіо папа Пій XII, — який говорить про імена Петра і Павла, написані на пам'ятниках, що їх досьогодні можна бачити на кладовищах міста Риму, долучається спокійний запит Учителя Церкви, Єроніма, до пресвітера Вігілянція: «Чи Римський Архиєрей учинив кривду, коли над тілом Петра і Павла, нам дорогими кістьми, а для тебе малозначною купою тліні, — приносить Господеві Жертву, а їх гроби вважає Христовими престолами?»

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Leonis XIII PP. Ep. in Pastor, I, p. VI: "... Nec sane facultatem ingenii tui usquam poteras utilius sanctiusque collocare, quam in illustrandis diligenter ac sincere rebus gestis Pontificum Maximorum, quorum laudibus tam saepe vel temporum iniuria consuevit vel hominum obtectatio malevola."

«Ви побачите, — проголосив папа Пій XII світові, — як ті або інші свідоцтва одержать нове насвітлення й нову силу із знахідок та з дотепер здобутого досвіду. Всі ці елементи зливаються в гармонійне ціле з мовою віднайдених пам'ятників, із яких каміння зачне промовляти».  $^{25}$ 

\*

Знання про життя й діяльність папів були і є малоприступні загалові української суспільности, а як і були, то односторонні. Короткі згадки про деяких із них, заховані між рядками наших літописів, говорять, що не так воно колись і в нас бувало. Упадок української державности та чужі впливи на нашу Церкву навчили деяких наших людей нещиро глядіти в бік Риму, бо грецькими, московськими або німецько-протестантськими очима. Вистачить кинути оком на нашу полемічну літературу XVI—XVII ст., що й досі покутує в працях деяких наших авторів.

З хвилиною прийняття Українською Церквою безпосередньої юрисдикції Апостольської Столиці в Римі наприкінці XVI ст., що було природнім наслідком постанов Собору у Фльоренції, наша Церква увійшла в сталий і живий контакт із Римськими Архиереями. З того часу й відомості про їхне життя і діяльність нас більше цікавлять та використовуються нашими дослідниками.<sup>26</sup>

У другій половині минулого сторіччя М. Гарасевич видав «Аннали Руської Церкви» <sup>27</sup> та Петрушевич свою «Сводную Літопись», де порушено багато справ, зв'язаних із Апостольською Столицею. Єпископ Юліян Пелеш у своїй «Історії об'єднання Руської Церкви з Римом» <sup>28</sup>, написаній з великим знанням справи (на жаль, вона не була перекладена на українську мову й тому малознана нашому загалові) та використав дуже багато нового матеріялу про життя папів і їхню працю для нашої Церкви.

Вже по другій світовій війні, заходами Архиєпископа Івана Бучка, Апостольського Візитатора Українців у Західній Европі й інших наших Владик, наша історіографія збагатилася колекцією документів Римських Архиєреїв, що насвітлюють історію нашої Церкви. Їх зібрав і пояснив короткими коментарями чернець (монах) Чину св. Василія Великого, А. Г. Великий, що видав також і документи свящ. Конґреґації для Поширення Віри в справах нашої Церкви.<sup>29</sup>

Все ж таки, систематична історія папів, якою міг би користуватися загал українських читачів та створювати собі бодай приблизний образ життя й діяльности папів від св. Петра аж досьогодні, ще жде свого автора. Автор же

<sup>25</sup> Acia Apostolicae Sedis, 1942, pp. 163-164.

 <sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Kulczynski I. Specimen Ecclesiae Ruthenae, Romae, 1723.
 <sup>27</sup> Harasiewicz M. Annales Ecclesiae Ruthenae, Leopoli, 1862.

<sup>28</sup> Pelesz J. Dr. Geschichte der Union der ruthenischen Kirche mit Rom, Wien, 1880.
29 Welykyj, A. G., OSBM, Documenta Pontificum Romanorum historiam Ucrainae illu strantia, Romae, 1953 seq; Idem, Acta S. Congregationis de Propaganda Fide, Romae, 1954 seq; Idem, Congregationes Particulares Ecclesiam Catholicam Ucrainae et Bielorusje spectantes, Romae, 1956 seq Idem, Litterae S. C. de Propaganda Fide..., Romae, 1954 seq.

цієї праці, в повній свідомості своїх слабких сил, спробував зробити в цьому напрямі тільки перший крок.

Матеріялу й літератури до історії папів досі назбиралося така велика сила, що в цій невеличкій праці, коч і розподіленій на три частини: 1) від св. Петра до Авіньйонської неволі, 2) від Авіньйонської неволі до французької революції, і 3) від французької революції досьогодні, — не можна вичерпати й малої її частини.

Автор переконаний, що ця праця українському народові потрібна і в сьогоднішніх обставинах вона на Рідних Землях не може бути надрукована, бо наша Церква, навзір перших християн, змушена ісповідувати Ісуса Христа в катакомбах. Наша ієрархія, духівництво й численні тисячі вірних перебувають на каторжних роботах на Сибіру і багато з них уже прийняли мученицький вінець вічної слави. Треба сильно вірити, що всі ці важкі досвіди й переслідування були Богом послані задля духового очищення й обнови нашого народу, без якої він не може сповнити своєї історичної місії: з'єднати Схід із Заходом.

Автор почувається до особливого обов'язку вдячности І. Е. Високопреосвященнішому Митрополитові-Ісповідникові Кир Йосифові за ласкавий дозвіл друкувати цю працю як першу між працями Українського Католицького Університету та як чергову працю Греко-Католицької Богословської Академії у Львові.

Виконуючи приємний обов'язок вдячности, автор на цьому місці дякує І. Е. Архиєпископові Іванові Бучкові, за щире зацікавлення, заохоту й підтримку в той час, коли ця праця була плянована й писана, як також і за глибоко обдумане «Вступне Слово».

Автор сердечно дякує Впр. о. д-рові Д. Блажейовському та о. д-рові І. Хомі за прочитання й завваги до цього тому Історії Римських Архиєреїв.

Автор висловлює також подяку проф. Домазарові за мовну коректу; п. Г. Нанякові, Директорові Друкарні «Лоґос», і його співробітникам за виконання друкарських праць.

Хай Ісус Христос і Його Пресвята Мати держить їх усіх у своїй опіці.

США, 1964.

о. І. Нагаєвський

#### перший розділ

#### РИМСЬКІ АРХИЄРЕЇ В ЧАСИ ПЕРЕСЛІДУВАННЯ ЦЕРКВИ

#### 1. Симон-Петро — перший папа.

Симон, син Йони, уродився у Ветсаїді над Генісаретським озером у Палестині, але згодом переселився з своєю родиною до Капернаума, і в його домі жила його теща, а св. Климент з Олександрії передав вістку, записану в історика Євсевія, що жінка св. Петра була мученицею. Симон був рибалкою в той час, коли св. Іван Хреститель закликав людей до покаяння і хрестив їх у річці Йордані. Саме тоді старший брат Петра, Андрій, став учнем св. Івана. І коли жидівський Синедріон запитав удруге св. Івана, чи він Месія, то він указав на Христа, кажучи: «Це Агнець Божий», — і на основі цього свідоцтва Андрій просив Симона відвідати Месію-Христа.

За першої ж зустрічі з Симоном Христос перемінив йому ім'я на «Петро-Кифа», тобто скеля, а ця переміна свідчила, що Христос мав особливі наміри щодо особи Петра, бо жадному іншому Апостолові Він цього не зробив. По цій зустрічі Симон-Петро побував із Христом у Галілеї й Єрусалимі та через Самарію знову вернувся до Капернаума. Щойно після чудесного лову риби Петро покинув свій дім і пішов за Христом. Чю його жертву Спаситель оцінив дуже високо і після своєї «Нагірної проповіді» зайшов у дім Петра та уздоровив його вмираючу тещу. Дім Петра став немов рідним домом Христа.

По обранні дванадцятьох Апостолів, Петро вже ніколи не розлучався з Христом, а всі Євангелисти ставлять його ім'я перед іменами інших

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іван, І:42—44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mapko, I:21, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Матей, VIII:14; Марко, I:29-30; Лука, IV:38.

<sup>4</sup> Clementis, Stromata, in Eusebii, Historia Ecclesiastica, III:30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Синедріон (арамейське: «Г'ет дін» — дім суду), це найвища жидівська Рада з часів Ездри (76—67 до Хр.), що мала великі права. Імператор Юлій Цезар в 47 р. їх затвердив. Синедріон міг судити й карати жидів навіть на смерть, з винятком смерти на хресті, на яку треба було згоди римського намісника, напр. св. Степана Синедріон казав вкаменувати, а первосвященик Ананія засудив Апостола Якова на смерть. Синедріон мав 71 членів, включно з первосвящеником.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Іван, I:42.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Матей IV:18-22; Марко, 1I:6-20; Лука, V:1-11.

Апостолів.<sup>8</sup> Петро говорить від імени Апостолів та від імени їх відповідає на питання Христа, який часто звертається до нього. Віля Кесарії Пилипової Христос питав Апостолів, за кого Його мають люди. Апостоли ж казали, що одні мають Його за Івана Хрестителя, другі за Іллю, треті за Єремію, або одного з пророків. — «А ви як кажете, хто Я?» Симон-Петро. відповідаючи, сказав: «Ти єси Христос, Син Бога живого». І озвавшись, Ісус каже до нього: «Блаженний ти, Симоне, сину Йони. Бо не тіло і кров відкрили тобі, а Отець мій, що на небесах. Тож і Я кажу тобі: Ти є Петро і на цьому камені збудую мою Церкву і ворота пекельні її не здолають I дам тобі ключі царства небесного, і що зв'яжеш на землі, буде зв'язане на небесах; а що ти розв'яжеш на землі, буде розв'язане на небесах». 10 Ці слова так розуміли в старині; напр. історик Евсевій передав нам такий цитат з Оріґенового Коментаря до Євангелії від св. Івана: «Одначе, Петро, на якому є збудована Христова Церква, проти якої сила диявола нічого не вдіє, залишив нам один певний лист. Залишився ще по ньому другий, але щодо нього є деякий сумнів».\*

Як видно з наведених слів Христа й контексту Євангелій, слово Петро-Кифа — це не абстрактне поняття «віри Петра», як деякі некатолицькі автори думають. Така думка противна розумінню Отців Церкви, які відносили їх до самої особи Петра. Слово «ключі», яке застосував Христос, це не метафора, а загально вживаний у жидів термін на означення найвищої юрисдикції — повноти влади, бо напр. у пророка Ісаї читаємо: «І покладу ключі дому Давида на його рамена; як він відкриє, ніхто не замкне; як він замкне, ніхто не зможе відчинити». 11 Христос ужив згаданих слів, постановивши передати Петрові таку владу в Церкві, бо слова «в'язати й розв'язувати», — це наслідок влади ключів, що означає найвищу законодатну й судову владу Петра в Церкві.

По зробленню обітниці св. Євхаристії, яку всі жиди зрозуміли буквально, що Христос даватиме людям їсти своє тіло й пити свою кров, усі Його покинули, а Він запитав Апостолів, чому й вони Його не покидають. Тоді Петро відповів: «Куди ж підемо, Господи, Ти ж маєш слова життя вічного, і ми повірили й дізналися, що Ти Син Божий». 12

За цю велику віру Петра, Христос виокремлював Його за важливіших нагод, як напр.: він був присутний при воскресінні доньки Яіра;13 при Переображенні Христа; 14 Христос дозволив йому ходити по воді і доручив зловити рибину з грошем;15 Петрів дім став немов би другим домом Христа;<sup>16</sup> з Петрового човна Христос навчає людей;<sup>17</sup> висилає його з Іваном

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Матей, Х:2; Марко, III:13; Лука, VI:14; Діяння, I:13.

<sup>9</sup> Матей, XVI:16; Лука, VI:14; Діяння, I:13.

<sup>10</sup> Матей, XVI:13-20; Марко, VIII:27 і слід; Лука, IX:18 і слід. \* Eusebii, VI:25.

 $<sup>^{11}</sup>$  Icaя, XXII:22; IX:6; Лука, XI:52; Іван, Откровення, III:7; IX:1; XX:1.  $^{12}$  Іван, VI:50—68.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Марко, V:37 і слід.; Лука, VIII:51 і слід.

<sup>14</sup> Там же, IX:28 і слід.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Матей, XIV:28-31; XVII:23-26.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Марко, I:29—31; II:1; JII:20.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Лука, V:3.

приготувати Паску і молиться за Петра; 18 Петро стає свідком Христових страждань у Оливному Саду; 9 янгол по Воскресенні Христа каже жінкаммироносицям донести про те Петрові і Христос йому з'являється.<sup>20</sup>

Сам Петро у своїх проповідях, що їх списав його «духовий син» Марко, згадує про свої власні слабості, як напр., про свій гнів, $^{21}$  а головне про своє трикратне відречення від Христа<sup>22</sup> зі страху перед переслідуваннями від жидів. Одначе одним-один ласкавий погляд Христа в його бік уже зродив у його душі біль, із яким він не розставався до кінця свого життя.

Св. Петро виконував найвищу владу в Церкві після Вознесення Христа;<sup>23</sup> напр. він наказав вибір Апостола на місце зрадника Юди,<sup>24</sup> а в день Зіслання Святого Духа він перший виступив із проповіддю і прийняв три тисячі нових членів до Церкви. 25 Петро перший уздоровив хворого жебрака,<sup>26</sup> відважно проголошував месіянство Христа перед Синедріоном<sup>27</sup> та осудив лицемірство Ананії й Сафіри.28 Люди несуть хворих, куди переходив Петро.<sup>20</sup> Він, покликаний вдруге перед Синедріон, відверто каже, що «має більше коритися Богові, ніж людям».<sup>30</sup> І коли Пилип заснував громаду в Самарії, Петро з Іваном ідуть туди «призивати Святого Духа».31 Петро судить Симона-ворожбита за його намагання купити за гроші наділювання сили Святого Духа.<sup>32</sup>

В апокрифічних «Діяннях Петра» в говориться, що він пробув у Єрусалимі дванадцять років, а потім одержав об'явлення від Спасителя і пішов до Італії. Це могло статися в часі переслідування Ірода Агриппи I, що замучив св. Якова та замкнув св. Петра в тюрму в сам день Паски, але в наслідок молитов цілої громади в Єрусалимі, він був звільнений чудесним чином і «виїхав у друге місце»,34 яким міг бути Рим, столиця імперії, де жили також і жиди й можна було легше поширити Церкву з Риму, ніж із якого-небудь іншого міста.

В іншій пам'ятці «Кериґма Петрі» (Проповідь Петра), яка за св. Климентом з Олександрії була знана в II ст., 35 говориться також про дванадцятилітне перебування св. Петра в Єрусалимі; також і історик Євсевій передає вістку Аполонія з II ст. про це саме. 36 Тих років св. Петро побував у Ліді,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Там же, XXII:31 і слід. <sup>19</sup> Матей, XXVI:37; Марко, XIV:33. <sup>20</sup> Там же, XVI:7; Лука, XXIV:34.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Марко, X:41.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Tam жe, XIV:66—72.

<sup>23</sup> IBan, XXI:15-17.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Діяння, I:15 і слід.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Там же, II:14—41.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же III:1—4.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Там же, III:12 і слід.

<sup>1</sup> там же, 11.1.2 голд.
28 Там же, V:1—12.
29 Там же, V:12 і слід.
30 Там же, V:29.
31 Там же, V:11:14 і слід.
32 Там же, VIII:20 і слід.
33 James M. R. The Apocryphal New Testament, Oxford, 1924, The Acts of Peter, pp. 300 seq; cf. Vonaux, L. Les Actes de Pierre, Paris, 1922.

<sup>34</sup> Діяння, XII:17. 35 Stromata, Eusebii, H. E., VI:5, 40.

<sup>36</sup> Ibidem, V:18.

Йоппі і Кесарії; напр. у Йоппі він прийняв до Перкви поганина Корнилія. і через те роблено йому закил, що перебуває з «необрізаними», а тому в Єрусалимі він боронить із великим авторитетом своє рішення, яке вважає Божою волею.<sup>37</sup>

Одначе, не маємо докладних вісток про всю апостольську працю св. Петра до його прибуття до Антіохії, де вже втікачі з Єрусалиму мали свою християнську громаду. Діяння і св. Павло згадують про намагання жидів змусити етнохристиян приймати найперше закон Мойсея і шойно потім хреститися.<sup>38</sup> Це були люди з т. зв. «фарисейської єресі», бо св. Петро приймав до Церкви поган без обрізання. Намагання жидів викликати замішання на місійних землях та вирішення вищезгаданої справи були причиною скликання Собору Апостолів до Єрусалиму коло 50 року, і на цьому головував св. Петро; тому можна припустити, що він же його й скликав.

На тому Соборі св. Петро відкинув домагання людей «фарисейської єресі», кажучи: «Мужі-браття, як знаєте, що з давніх часів Бог з-поміж нас обрав мене, щоб із моїх уст погани почули Слово благовістя та й увірили. І Бог, серцевідець, був мені свідком, давши їм святого Духа, як і нам, і не вчинив різниці між нами й ними, вірою очистивши їхні серця. Тепер же, чому спокущуете Бога, щоб накладав на шию учням ярмо, якого ні батьки наші, ані ми не могли носити. Віримо, що благодаттю Господа Ісуса Христа спасемося, так як і вони». 39

Собор Апостолів прийняв рішення св. Петра та післав до Антіохії, Сирії й Кілікії послання через Павла й Варнаву, а з ними пішли Юда-Варнава і Сила. Вони мали повчати етнохристиян (бувших поганців многобожників) утримуватися від жертвоприношень ідолам, від давленого (м'яса) та блудів (гріхів).<sup>40</sup> Таким чином, погани були звільнені від приймання закону Мойсейового перед своїм хрищенням. Це рішення не враз запровадило одностайність, бо ще й потім юдеохристияни (бувших жидів), котрі прибували з Єрусалиму до Антіохії, заколочували там спокій, так що згодом бачимо там самого св. Петра і Павла з Варнавою. Петро діяв лагідніше і навіть уникав публічно мати щось спільне з етнохристиянами, щоб не давати жидам причини до нарікань, суперечок і заворушень. Натомість, св. Павло діяв радикальніше. Проте дуже скоро Петрова практика виявилася успішнішою, бо напр. Павлів товариш Варнава сам чинив згідно з нею. Згодом і сам св. Павло злагіднив своє становище і в Лістрі наказав обрізати Тимотея, якого матір була жидівка, а батько - грек-поганин. Він учинив це, як говориться в Діяннях, з огляду на місцевих жидів.<sup>41</sup>

Як довго був св. Петро в Антіохії, — невідомо. Можливо, що до трагічної смерти імператора Тиберія Клявдія Друза (13 жовтня 54 р.), бо його адоптований син, Нерон Клявдій, скасував заборону перебування жидів у Римі. I св. Петро міг із цього скористатися й вернутися до сто-

<sup>37</sup> Діяння, XI:1—15.

<sup>38</sup> Там же, XV:1; До Галатів, V:1 і слід.

<sup>30</sup> Діяння. XV:7—11. <sup>40</sup> Там же, XV:22, 29. <sup>41</sup> Там же, XVI:1—3.

лиці. Євсевій розказує про пробування св. Петра в Антіохії, кажучи, що він назначив там єпископа Еводія, а сам відвідував різні громади Малої Азії, напр. у Понті, Галатії, Каппадокії та Бітинії. 42

Не виключена й можливість, що св. Петро ще до Собору Апостолів у Єрусалимі відвідував Рим, Коринт і інші місця, бо напр. єпископ Діонисій з Коринту писав до папи Сотера (165—174), що в Коринті був не лишень св. Павло, але й св. Петро. Слова ж св. Павла до Коринтян про хрищення, уділене ким-небудь із Апостолів або «навіть самим Петром», має однакову силу, — можна вважати за легкий натяк, що там міг бути також і св. Петро. Подібний натяк знаходимо й у іншому місці того послання.

За найстаршою традицією Церкви, св. Петро заснував християнську громаду в Римі, тому Євсевій був переконаний, що св. Петро був там ще в 43 році, <sup>46</sup> а Орозій відносив це до 42 року, <sup>47</sup> тобто до другого року володіння Клявдія, коли в Єрусалимі було переслідування за Ірода Агриппи І, про яке згадують Діяння Апостолів. <sup>48</sup> Отже можливо й те, що св. Петро був у Римі аж до прогнання звідти жидів імператором Клявдієм, <sup>49</sup> але повернув туди в 54 році, коли Нерон скасував згадану заборону. Загально вважається, що в 55—62 р. у Римі було написане Євангеліє Марка, що є проповіддю св. Петра. У всякому разі, вістки про перебування св. Петра в Римі сягають до кінця І ст. по Христі.

Соборне послання св. Петра до громад у Малій Азії закінчується так: «Вітає вас обрана з вами церква у Вавилоні і Марко, мій син». 50 У старій християнській літературі Рим називається Вавилоном, напр. св. Іван в Откровенні каже: «а на її чолі написано: таємниця, Вавилон великий, матір блудникам і гидотам на землі... Горе, горе тобі великий городе, Вавилоне, городе кріпкий, одної бо години настигне твій суд». 51 З контексту виходить, що св. Іван мав на думці Рим, новий Вавилон, бо давній, над Тигром, чи інший біля Мемфісу, то були маленькі, без жадного значення села.

Про те, що св. Марко написав своє Євангеліє в Римі, маємо свідоцтво св. Климента з Олександрії, а Євсевій, подаючи його вістку і Паппіяса з ІІ ст., коментує, що св. Петро у свому посланні назвав Рим Вавилоном. Це підтверджує також і Євсевій. Свідчить про перебуванн і смерть св. Петра в Римі також і лист папи Климента, написаний між 18. ІХ. 96 р. і 25. І. 98 р., де він каже, що Петро й Павло, разом із численними христи-

<sup>42</sup> Eusebii, H. E., III:24.

<sup>43</sup> Ibidem, II:25.

<sup>44</sup> I Kop. I:12; III:22.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Там же, I:12.

<sup>48</sup> Eusebii, Chronographia, ad an. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Orosii, Historia Adversus paganos, VII:6. Vindobonae, 1875.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Діяння, XII:17.

<sup>49</sup> Harnack A. Chronologie, I, Leipzig 1897—1904, pp. 240—43, 703—10; cf. Lietzmann H. Petrus et Paulus in Rom, Berlin, 1927, pp. 226—38.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> І Петра, V:13.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Откровення, XIV:8; XVI:19; XVIII:2, 10, 21.

<sup>52</sup> Eusebii H. E., II:15.

<sup>\*</sup> Casamassa A. i Padri Apostolici, Roma 1938, p. 49.

янами Риму, потерпівши злидні й переслідування, були там замучені. І коли св. Ігнатій із Антіохії був привезений до Риму на суд і римляни просили в нього прощення гріхів, то він писав їм: «Я не можу давати вам жадних наказів, як Петро і Павло, бо вони були вашими Апостолами, з я тільки в'язнем» (гл. 4). Згаданий єпископ Коринту, Діонисій, у свому листі до папи Сотера каже: «Отож ти безнастанними нагадуваннями з'єднав докупи проповідь Петра й Павла в Римі й Коринті, бо обидва вони нас навчали, як також обидва вони навчали в тому самому місці в Італії і там стали мучениками». 53

Важливе свідоцтво пробування св. Петра в Римі знаходимо в творі св. Іринея, Отця Церкви, учня св. Полікарпа зі Смирни, який теж був учнем св. Івана Євангелиста. Св. Іриней був особисто в Римі і написав таке: «Петро, заснувавши й упорядкувавши цю (Римську) Церкву, віддав Лінові керму епископства, — а його наслідником був Анаклет. Після нього на третьому місці від Апостолів, епископство дісталося Климентові, котрий бачив Апостолів. По Клименті Еварист був наслідником, а по Еваристі Олександер. Тоді, на шостому місці по Апостолах, був поставлений Сикст, а по ньому Телесфор, що також прославився мучеництвом. Потім Гигін, Пій та Анікет. По Анікеті Сотер став наслідником; потім Елевтерій, що тепер посідає цей пост на 12-ому місці по Апостолах». Засновання Церкви в Римі св. Петром і її навчання, одержане від нього, вже в час св. Іринея було арґументом у боротьбі проти єретиків.

Про те саме св. Климент із Олександрії (к. 190 р.) писав: «По проголошенні Слова Божого в Римі Петром і по проголошенні ним благовістя у Божому Дусі, натовп слухачів просили Марка, що був товаришем Петра у його подорожах, щоб списав усе, що Апостоли їм благовістили». <sup>55</sup> Подібно великий поборник сретиків і плідний письменник північної Африки, Тертулліян (писав коло 200 р.), також підносить згадану обставину в боротьбі гностиків. Він каже: «Як підеш до Італії, там знайдеш Рим, де можеш одержати владу. Яка щаслива ця Перква, якій Апостоли передали свою науку і свою кров: де Петро успадкував страсті Господа, а Павло одержав вінець смерти св. Івана». Іншим разом він каже: «Нерон перший скривавив розквітаючу віру. Там Петро був підперезаний другим, бувщи прив'язаний до хреста». — а говорячи про хрищення Тертулліян каже: «Немає різниці між хрищенням Івана в Йордані і тим, коли Петро хрестив у Тибрі». За поборювання єретика Маркіона, Тертулліян покликувався на навчання Перкви в Римі, якій Петро і Павло передали св. Євангеліє, запечатане кров'ю».56

<sup>53</sup> Eusebii H. E., II:25.

<sup>54</sup> S. Irenaei, Contra Haereses, III:3, 3, in Migne, P. G., VII, pp. 849 seq.

<sup>55</sup> Eusebii. VI:14.

<sup>56</sup> Tertulliani Q. S. F. De praescriptione haereticorum, XXXVI; Scorpiace, XV; Baptisma, V; Ad Marcionem, IV:5; гляди про побут св. Петра в Римі: Shotwell J. T. — Loomis L. K. The See of Peter, New York, 1927; cf. Heussi K. Die römische Petrustradition in kritischer Licht, Tübingen, 1955; cf. Cullmann O. Saint Pierre. disciple, apotr, martyr; histoire et theologie, Neufchatel, Paris 1952; cf. Ehrhardt A. A. T. The Apostolic Succession, London, 1953;

Згаданий пресвітер Кай (кінець II і поч. III ст.) писав за папи Зефірина про «трофей Апостолів» у Ватикані при дорозі до Остії, маючи на думці гроби Петра і Павла, і ця його вістка стверджує факт, що вже в другому сторіччі у Ватикані на могилі св. Петра був поставлений пам'ятник.<sup>57</sup> Інша справа — усталення дати смерти св. Петра. Євсевій у своїй хроніці каже, що св. Петро вмер в 13 або 14 році володіння Нерона, тобто в 67—68 р. і цю дату прийняв св. Єронім. Вона сьогодні загально визнається. Якщо взяти 42 або 43 рік за час приходу св. Петра до Риму, то його зв'язок з тим містом протривав 25 років. 58

День смерти св. Петра відзначається 29 червня, починаючи від IV ст. За Оріґеном св. Петро був розіп'ятий на хресті в Римі, але головою донизу, як сам собі цього побажав.\* Де це могло статися? Поганський історик Тацит каже, що за імператора Нерона кари на горло засуджених відбувалися в цирку Нерона, розташованому на Ватиканському горбку. І там, при дорозі Аврелія, був похований св. Петро.\*\*

\*

Св. Петро написав два Послання до етнохристиян Малої Азії: перше з них написане в Римі коло 63—64 р. і його автентичність безсумнівна; натомість друге, написане також у Римі коло 66-67 р., дехто вважав девтероканонічним, тобто його автентичність менше певною. Одначе Отці Церкви, напр. св. Атанасій, св. Кирило Єрусалимський, св. Григор Нанзіянський, св. Августин, св. Єронім, як також і Синоди в Ляодікеї (360 р.), у Гіппо (393 р.) і в Картаґіні (397 р.) вважають його автентичним.

Щоправда, між обома посланнями св. Петра є деякі мовні і стилістичні відміни, але вже св. Єронім звернув увагу, що св. Петро міг послуговуватися двома іншими людьми для написання своїх листів, і звідти походять відмінності. Сьогодні обидва листи вважається за автентичні. Зі св. Петром також зв'язане «Петрове Євангеліє», згадане в Оріґена, але від часів Євсевія воно вважається апокрифом. Воно було написане в Сирії перед 150 роком, а св. Климент, Євсевій, Фрагмент Мураторія, св. Єронім

cf. Caspar E. Geschichte des Papsttums, Tübingen, 1930-32; cf. Koch H. Cathedra Petri. Neue Untersuchungen über die Anfänge der Primatslehre, in Hefte z. Zeitschr. f. die neutest. Wissenschaft, 1930, Giessen; Caspar E. Die älteste römische Bischofsliste. Kritische Studien zum Formschaft, 1930, Glessen; Caspar E. Die atteste folitische Bischofsliste. Rittische Studien Zuhr Folitischen problem des eusebianischen Kanons sowie zur Geschichte des Bischofslisten und ihrer Entstehung aus apostolischen Successionsreihen, Königsberg, 1926; cf. Schmidt C. Die alten Petrusakten in Zusammenhang mit der apokryphen Apostel-literatur, Leipzig, 1903.

57 Eusebii H. E., II:25; cf. Harnack A. Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius, 1893 Leipzig, II, p. 244; cf. Lipsius R. A. Acta Apostolorum apocrypha, I, Leipzig, 1891, 1891.

pp. 1, 78, 118; Idem, Die Apokryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden, Brunswick, 1883—97.

<sup>58</sup> Duchesne L. N. O., Histoire ancienne de l'Eglise, Paris 1906, I, p. 64. \* S. Hieronymi, De viris illustribus, I, P.L. 23, p. 639; Eusebii H. E. III, 1, 2.

<sup>\*\*</sup> Lipsius R. A. Acta Apostolorum apocrypha, Leipzig 1891, p. 11-22.

згадують про «Откровення Петра», що мало бути написане в II ст. Є ще інший твір «Діяння Петра», написане якимсь гностиком коло 200 р. В ньому згадується про явлення Ісуса Христа св. Петрові в Римі (Quo vadis) та Иого волю, щоб Петро був там у час переслідування, і, як буде треба, вмер мученичою смертю.<sup>59</sup>

Не треба й казати, що справа місця поховання св. Петра, засновника Церкви в Римі і першого папи, віддавна цікавила християн і з цього приводу виникла чимала література з різними, часто одні одним суперечними поглядами та гіпотезами. І треба сказати, що трудність у виясненні тієї справи походить не через брак вісток, але навпаки, через їх велике множество, бо впродовж віків деякі з них були перемішані з леґендами і це у великій мірі спинювало дослідників від певних висновків у цій справі.

Перше ніж приступимо до докладнішого обговорення справи місця поховання св. Петра, пригадаймо ще раз про свідоцтво пресвітера Кая (к. 200 р.), що у Ватикані він бачив «трофей» Апостола. І ця свідомість була в християн Заходу й Сходу, напр. св. Іван Золотоустий у своїх славних гоміліях називав дуже часто св. Петра й Павла «корифеями Апостолів», що жили в імператорському місті Римі. В одній із своїх гомілій про св. Павла він каже: «Небеса, коли сонце розсилає свої проміння, не такі ясні, як місто Римлян, що промінює цілому світові світлом двох світил... Подумай і дивуйся, яке видовище побачив би Рим, якби Павло й Петро несподівано воскресли із гробу й одержали ласку стрінути Христа. Який великий дар дав Римові Христос, якими двома вінцями Він його укоронував, якими золотими ланцюгами він підперезаний, які дивні два джерела він має. Мене захоплює це місто не через безліч його золота, його колонн чи його пишноту, але через оті два стовпи Церкви». 60

Подібно й св. Павлін, епіскоп із Нолі (к. 409 р.), порівнюючи Константинопіль із Римом, каже, що до Константинополя були спроваджені кості св. Андрія і Тимотея, перший був братом Петра, а другий учнем Павла, а в Римі спочивають кості Петра і Павла, 61 і тим обидва міста подібні одно до одного.

З волі Божого Провидіння 1940 року папа Пій XII наказав провадити археологічні розкопи під головним престолом базиліки св. Петра в Римі, бо за найстарщою традицією саме там мав бути гріб св. Петра. І дійсно, знайдено пам'ятник і гріб під ним, який не відрізнявся нічим особливим від інших християнських гробів того часу. Він був накритий пласкими

<sup>50</sup> Steinmüller E. J. A Companion to Scripture Studies, New York-London, 1943, III, p. 367; cf. James M. R. op. cit., III, pp. 90—94, 507—510; cf. Prümm K., De genuino Apocalypsis Petri textu, in Biblica, X, 1929, pp. 62—80; cf. Vonaux, Les Actes de Pierre, Paris,

<sup>5.</sup> Joannis Chrysostomi, Hom. 36, Encomium in I. Apost. Paulum, Migne, P. G., 63, pp. 846 seq; cf. Idem, P. G., 50, p. 784; vol. 51, pp. 20, 329; P. G., vol. 55, p. 375; vol. 56, p. 275; vol. 58, p. 533; vol. 59, p. 396; vol. 60, p. 171; vol. 61, p. 172.
61 S. Paulini Nolani, Carmina, ed. Hartel, W. von, Vindobonae, 1899, pp. 129—30

плитами на яких можна прочитати написи з часів імператора Веспасіяна (69—79 р.) і це згоджується з вістками писаних пам'яток.

Довкруги гробу знайдено багато різних старих монет, починаючи від староримських і до Середньовічних часів, що похолять із різних країн Европи. Це пожертви прочан, що відвідували гріб св. Петра, бо такого не знайдено біля інших гробів. Відомо, що першу базиліку св. Петра в Римі зачав будувати Костянтин Великий і вона була скінчена його сином у 361 році. Ясно, що кладовище, де був гріб св. Петра, було відоме усім християнам міста Риму. Традиція передає, що Костянтин, будуючи базиліку над гробом св. Петра, не дозволив рушати його костей і наказав пам'ятник і гріб над ним скріпити муром, над ним побудувати головний престіл базиліки. Ця Костянтинова базиліка простояла аж до XVI ст., коли на її місці була збудована теперішня велична базиліка, якої головний престіл є на місці старої базиліки. Згадаймо, що за папи Урбана VIII (1626 р.) були ведені розкопки коло головного престолу з метою закладення основ під важкі, бронзові колони балдахину Берніні, що й досі стоїть над головним престолом. І тоді також було знайдено багато монет з ІІ і ІІІ ст., але папа не дозволив рушати самого пам'ятника й гробу, в тому переконанні, що там с кості св. Петра. Ше тоді ніхто не висував поважних сумнівів, чи св. Петро бував у Римі та був замучений і похований на Ватиканській горі. Такі сумніви висунено пізніших часів, головно, з протестантської сторони, і не мабуть, було причиною дозволу на археологічні досліди в 1940 році.

На самому гробі не знайдено написа, бо й на жадному гробі того часу їх не було. Натомість, недалеко від гробу, на т. зв. Червоній стіні (з ІІІ ст.), яка його перерізувала, був грецький напис «Петр», імовірно з того часу. Довший латинський напис є на мавзолеї Валерії: «Петре, проси свого Ісуса Христа за святих християн, похованих недалеко твого гробу». В самому гробі знайдено кості старого, сильно збудованого чоловіка, св. Петра. 62

На цьому місці звернімо увагу, що «Каталог Ліберія» містить згадку, що в часі консульства Туска й Басса (258 р.) в день 29 червня влаштовувано літургічне свято св. Петра й Павла в катакомбах у церкві св. Апостолів (сьогодні св. Севастіяна). Це дало привід до здогадів, що там були поховані обидва Апостоли. Розкопи в тій церкві виказали, що там є багато написів-«ґрафітів» із зверненнями до обох Апостолів. Також папа Дамаз писав у своїй епіграмі, що в тій церкві «колись пробували (латиною habitasse) св. Апостоли.

Зіставивши між собою свідчення пресвітера Кая про «трофей» у Ватикані, цю нотатку в «Каталогу Ліберія» та епіграму папи Дамаза, бачимо сповидну розбіжність. Для її з'ясування стає нам у поміч «Книга Архиєреїв» із записом про понтифікат папи св. Корнилія (251—53 р.), де говориться так: «На прохання жінки Лючіни він (папа Корнилій) уночі взяв

<sup>62</sup> Hertling L.-Kirschbaum E. The Roman Catacombs and their Martyrs, Milwaukee, 1956, p. 74; cf. Ferrua A. La storia del sepolcro di S. Pietro, Civ. Catt., 1951, pp. 25—26; cf. Guarducci M. Cristo e San Pietro in un documento preconstantino nella necropoli Vaticana, Roma, 1953, p. 18. Idem, Tomb of St. Peter, New York, 1960, pp. 17 seq. Цей автор думає, що мощі св. Петра не були рушені з первісного місця поховання. Ця справа є ще відкритою в науці.

тіла св. Апостолів, Петра і Павла, з катакомб. Блаженна Лючіна забрала найперше тіло св. Павла і поховала його на своєму ґрунті при дорозі до Остії, де йому було віднято голову. Св. Корнилій узяв тіло св. Петра і поховав його недалеко від місця, де його було розп'ято, між тілами святих єпископів недалеко від храму Аполлона на Золотому Горбі у Ватикані, близько палацу Нерона, в день 29 червня».\* Отож цей запис говорить про перенесення мощів св. Петра з катакомб до Ватикану за папи св. Корнилія. І це знову здається суперечливим записці пресвітера Кая, який бачив «трофей» св. Петра у Ватикані 50 років перед тим. З того виходить, що це було перенесення мощів на їхне давне місце поховання. Що це дійсно так було, стверджується в листі папи Григора І з 594 р., як також в апокрифічних «Муках св. Петра і Павла». В останній пам'ятці сказано, що мощі були забрані з міста до катакомб при дорозі Аппія, але за один рік і сім місяців їх перенесено на старе місце у Ватикані.63

З цього видно, що була якась важлива причина до забрання мощів св. Петра з Ватикану до катакомб. За «Книгою Архиєреїв, це сталося в часи папи Корнилія, який був переслідуваний і засланий до Чівіта Веккія, і в червні 253 року йому стято голову. Отож за переслідування Валеріяна, в часі якого християнські кладовища в Римі були сконфісковані префектурою міста, мощі св. Петра мусіли бути перенесені за місто до катакомб, інакше ніхто не міг би їх відвідувати. За імператора Ґаллієна, сина Валеріянового, це переслідування дещо злагіднилося і кладовища в місті були повернені християнам, тому мощі св. Петра могли бути перенесені знову до Ватикану, але їх тимчасове перебування в катакомбах, дало початок їх культові в церкві св. Апостолів.

Щодо епіграми папи Дамаза, що Апостоли «жили там перед тим», то ці слова можна було б віднести до факту цього короткого перебування мощів у катакомбах, або навіть ніщо не суперечить припущенню, що обидва Апостоли ще за свого життя могли там перебувати, переховуючись від переслідувань, а тому на тому місці згодом збудовано церкву. Під час розкопів у тій церкві 1912 року, в каплиці віднайдено такий напис: «Дім Петра». Це до деякої міри підтверджує таке припущення.

Крім того, події всередині християнської громади в Римі в час згаданого перенесення мощів св. Петра, вияснюють причину їх культу в катакомбах. Отож, за понтифікату папи Корнилія, у Римі була схизма (розкол, відокремлення) Новатіяна, як про те довідуємося від св. Кипріяна та Євсевія. Новатіян був у в опозиції до папи і тому він та його однодумці були відсунені від участи в культі гробів св. Апостолів. І дуже імовірно, що новатіяни зачали їх культ у катакомбах у 258 р. вже за папи Сикста ІІ. У всякому разі, є добрі докази, що тіло св. Петра дійсно було поховане на кладовищі у Ватикані, де воно спочиває і досі. 64

<sup>64</sup> Ці досліди вели професори: Бруно Аполоній Гетті, Антоній Ферруа, Генрик Йосі та Енґельгардт Кіршбавм; (архітекти: Генрик Петро Галеацці та Йосип

<sup>\*</sup> Дати подаємо за "Annuario Pontificio 1958".

<sup>63</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, p. 150; cf. Lipsius R.-Bonnet M., Acta Apostolorum apokrypha, Leipzig, 1891, p. 175; cf. Duchesne, La Memoria Apostolorum della via Appia, 1923 (1), pp. 1-22; in Memorie della Pont. acc. rom. di arch. I, (1923).

#### 2. Св. Лін (коло 67—76 років).

Вже в старовину був подвійний звичай реєструвати єпископів: уважати Апостолів першими єпископами заснованих ними престолів, де вони стало перебували, навчали, й понесли мученичу смерть, або зачинати реєстр від першого єпископа, наставленого Апостолом, головно там, де останній стало не перебував. І напр. Євсевій, подаючи порядок найважливіших престолів Церкви, тісно зв'язаних із св. Петром, на першому місці ставить Рим, потім Олександрію, а за нею Антіохію, при чому приписує засновання Церкви в Римі св. Петрові й Павлові (але в Хронографії — тільки св. Петрові), в Антіохії — св. Петрові, а в Олександрії — св. Маркові. Першим єпископом у Римі, призначеним Петром, був Лін, в Олександрії Анніян, а в Антіохії Еводій. Св. Яків у Єрусалимі був призначений Христом і Апостолами (Петром і Павлом). 65

Точних відомостей про життя й діяльність папи Ліна і про християнську громаду в Римі в його час — не маємо. Є тільки відірвані згадки в творах, напр., Юліяна Африканця, св. Гіпполіта<sup>66</sup>, у Євсевія та в Каталозі Ліберія. За останнім, як також і за Тертулліяном<sup>67</sup> і св. Єронімом, по св. Петрі йде папа Климент І <sup>68</sup>. Св. Іриней, найстарший із них і найбільше поінформоаний, каже: «Як Апостоли (св. Петро і Павло) заснували і зорганізували Церкву (в Римі), то поставили на престіл єпископа Ліна. Той сам Лін, про якого св. Павло згадує в посланні до Тимотея». <sup>69</sup> Не виключене, що він був призначений на наслідника ще за життя св. Петра. Згідно з переданими реєстрами, понтифікат папи Ліна мав би тривати дванадцять років, при чому Каталог Ліберія пішов за традицією, що Лін був єпископом ще за життя св. Петра. <sup>70</sup>

Нікольозі). Про розкопки вони видали працю п. н. "Esplorazioni sotto la Confessione di S. Pietro in Vaticano esequite negli anni 1940.

Жрім наведених творів, про гроби Апостолів говориться і в таких працях: Belvederi G. Le tombe apostoliche, Citta del Vaticano, 1948, pp. 54-59; cf. Lanciani R. La "Memoria Apostolorum" al III miglio dell'Appi e gli scavi de S. Sebastiano, Atti d. Pont. Acad. Rom. d. Archeol., Dissertazioni, 2, Ser. 14, 1920, pp. 57-111.

<sup>65</sup> Eusebii H. E., III:1, 2, 14, 21, 22; cf. Rehm B. Die Pseudo-Klementinen, I, Homilien, in Griech. christ. Schriftst., 42, (1953), pp. 239 seq; if. Clavier H. La pramauté de Pierre a'aprés les pseudo-Clementines, in Rev. d'hist. et de phil. de rel., 36 (1956), pp. 298 seq; cf. Dvornik F. The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew, Cambridge, Mass., 1958, p. 42; cf. Turner C. H. Studies in Early Church History, Oxford, 1912, pp. 140 seq.

<sup>66</sup> Юлій Сикст Африкан жив к. 160-240, і зветься «батьком хронографії», і написав свою хронографію (літопис) коло 212—21 р. і з неї Евсевій узяв свій хронологічний порядок. Його твір дійшов до нас лише у фрагментах.

Гіпполіт, пресвітер у Римі в часи папи Понтіяна, писав богословські твори, з яких зберігся «Філософумена». Він помер 236 року.

<sup>67</sup> Chronographus anni 354, in MGH, AA, IX, (ed. Mommsen): "Petrus ann. XXV, mense uno d. IX... Passus autem cum Paulo die III Kal. Julias. Linus ann. XII m. IV d. XII."

<sup>68</sup> Tertulliani, De praescriptione haereticorum, XXXII; S. Hieronymi, De viris illustribus, sive de scriptoribus ecclesiasticis, XV.

<sup>69</sup> II Tim., IV:21; S. Iraenei, Adversus haereses, III:3.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Caspar E. Die älteste römische Bischofsliste, Königsberg, 1926, pp. 206 seq; cf. Dvornik F. The Idea of Apostolicity, pp. 39 seq.

«Книга Архиереїв» подає, що папа Лін був сином Геркуляна з Тосканії і що він з наказу св. Петра казав жінкам накривати голови в церквах<sup>71</sup>, бо й св. Павло писав про цей самий звичай до Коринтян<sup>72</sup>, а що папа Лін був близький обом Апостолам, — він міг настоювати на дотримуванні цього звичаю, який і досі зобов'язує в Церкві. Папу Ліна вважають мучеником, хоч у той час не було в Римі великого переслідування<sup>73</sup>, а св. Іриней згадує тільки про мучеництво Телесфора.

«Книга» ставить гріб папи Ліна у Ватикані біля гробу св. Петра. За нових часів знайдено в катакомбах плиту з написом «Лінус» і була думка, що то може папа Лін, але археолог Россі припускає, що то міг бути якийсь інший Лін. Тут відзначимо, що папі Лінові приписувано авторство листа до Церкви на Сході про мучеництво св. Петра й Павла, але здається, що той лист пізнішого походження. Докладніших обставин і дати смерти папи Ліна не знаємо; можливо, що це сталося восени, бо його пам'ять шанується 23 вересня.

#### 3. Св. Анаклет, або Клет (к. 76—88).

Про цього папу знаємо ще менше, ніж про Ліна. Його ім'я уживається в пам'ятках подвійно: Анаклетос(ус) або Клетос(ус). Його життя і діяльність є відкриті в науці. Св. Іриней, св. Августин та Оптат<sup>76</sup> уживають двох імен, але мають на думці одну особу. Натомість Тертулліян не має його в своєму реєстрі. Св. Августин і Оптат ставлять по Лінові Климента, аж щойно потім Анаклета. Одначе, загально визнається реєстр св. Іринея, а він ставить Анаклета за Ліном.

Каталог Ліберія та Книга Архиєреїв говорять про Клета й Анаклета як про дві різні особи. Каталог Феліціяна вважає Анаклета греком з Атен, інші ж — римлянином. Реєстр Геґесіппа, поданий Євсевієм, є згідний з св. Іринеєм, що замість Анаклетос має бути Клетос. Руффін та Епіфаній із Кипру згадують, що цей папа, як і Лін, були поставлені св. Петром в сан єпископів. 77

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, pp. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> I Cor., XI:5.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Artaud de Montour, Lives and Times of the Roman Pontiffs, New York, 1867, I, p. 19.
<sup>74</sup> Rossi G. B., de, Inscriptiones Christianae Urbis Romae, Romae, (188), II, pp. 236 seq.

<sup>75</sup> Acta Apostolorum Apokrypha, ed. Lipsius et Bonnet, Leipzig, 1891, pp. XIV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> S. Optatus Milevitanus, Libri Septem, in Corp. S. Eccl. Lat., ed. Ziwsa, 1893; En. Ontat is Minesicy в Нумідії (IV ст.) писав проти Донатистів, головно проти Парменія, єп. в Картаґіні, зараз по Донаті. В його творі в 7 книгах знаходимо реєстр папів до папи Сирікія (384-398).

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Гегесіпп із Палестини відвідував Рим к. 160 року і в свому творі «Гіпомемната», подає реєстр перших пап; *cf. Rehm B.* op cit., p. 240; *cf. S. Epiphanii Cypriensis*, Panarion Haereticorum, ed. Holl, K, 1915, pp. 350 seq.; cf. Iraenei Adversus haereses, III:3, P. G. 7, 849; cf.Annuario Pontificio, 1958, p. 7.

#### 4. Св. Климент (к. 88-97 р.).

Третього наслідника св. Петра, св. Климента, уважається Апостольським Отцем Церкви з огляду на його листа, написаного з Риму до Коринтян. І св. Климент був поставлений в сан єпископа св. Петром, як згадує Тертулліян, 78 а св. Єронім ставить його в черзі папів безпосередньо по св. Петрі<sup>79</sup>, кажучи, що він бачив обох Апостолів, говорив з ними і в його вухах звеніла їх проповідь та своїми очима бачив Апостольську традицію. Св. Епіфаній має про нього такі слова: «Чи він одержав хіротонію від Петра ще за життя Апостола і не прийняв посади, бо він каже в свому листі: "Я уступаю, я відходжу, хай Божий нарід живе в мирі" (бо ми знайшли це не в одних споминах), чи він був призначений єпископом за Клета, як цей став наслідником Апостолів, ми цього напевно не знаємо».80

Уважається, що св. Климент був хіротонізований св. Петром, але з якихось причин цього поста скоро не зайняв, але аж по 24 роках, і рядив Церквою дев'ять років. Що св. Климент був дійсно близько обох Апостолів, маємо підтвердження в Оріґена й Евсевія, бо обидва вони називають його співробітником Апостолів. «Діяння» св. Климента, написане грецькою мовою $^{81}$ , повідає, що він навернув на християнство високого урядовця імперії, Сізінія, його дружину Теодору та чотириста інших визначних осіб. Це було причиною його заслання імператором Траяном у Крим, у південній Україні, разом із двома тисячами християн-ісповідників, які навернули тамошній нарід і збудували 75 церков у Кримі. І коли про те донесли імператорові, він видав наказ замучити папу Климента, а його тіло кинути в море. Руффін уважає папу Климента мученником<sup>82</sup>, а папа Зосим у свому листі 417 року, де говорить про єретика Келестія, згадує, що його навернення мало місце в церкві св. Климента папи, який одержав навчання від св. Петра і за нього віддав своє життя,<sup>83</sup> і вважає його мучеником

Дехто висував здогад, що згадана грецька пам'ятка могла мати на думці іншого Климента, може, грека, що міг бути засланий до Херсонесу у Крим, бо в західніх пам'ятках нема виразної згадки про мучеництво папи Климента.<sup>84</sup> Це негативний аргумент, що висуває сумнів, але не дає розв'язки. Одначе, існування церкви св. Климента в Римі в час імператора Костянтина Великого (к. 337 р.) і саме на місці, де колись був дім папи Климента,<sup>85</sup> а крім того відсутність його костей у Римі. підтверджують заслання та мученичу смерть папи, ще й у далекій околиці, бо з близьких околиць християни привозили тіла вмерлих папів до Риму і ховали їх

 <sup>78</sup> Tertulliani, De praescriptione, XXXII; cf. Iraenei, Adversus haereses, III:3.
 79 S. Hieronymi, De viris illustr., XV.
 80 S. Epiphanii, Panarion haereticorum, 27:6.

<sup>81</sup> Acta S. Clementis, Migne, P. G., II, pp. 617 seq.

<sup>82</sup> Ruffinus Aquiliensis, Pseudo-Clementis Recognitiones, in Migne, P. G., I, pp. 1187 seq; (c. 340-410 an.).

<sup>83</sup> S. Zosimi PP, Ep. II, in Mansi, IV, pp. 359 seq; cf. Dvornik F., Les Legendes de Constantine et de Methode vues de Byzance, Prague, 1933, p. 253.

<sup>84</sup> Tixeront J. Handbook of Patrology, London, 1947, p. 10.

<sup>85</sup> S. Hieronymi, op. cit., XV.

у Ватикані, а згодом у катакомбах, у склепі папів. Крім того, на Сході, головно в християнській громаді у Херсоні, була безперервна традиція, що там був замучений св. папа Климент I, і йдучи за нею, св. Кирило і Методій, Апостоли Слов'ян, віднайшли його мощі та привезли до Риму у 867 році. В час імператора Траяна, по знищенні Босфорської Держави Мітридата VI, римляни пересунули границі імперії аж на українські етнографічні території і тоді Крим став місцем заслання для злочинців проти держави, яким вважався тоді християнин. Інакше кажучи, Крим був римським «Сибіром» для християн. Українська Церква від початку свого існування в ІХ ст. дуже розвинула культ св. папи Климента, який триває безперервно і досі.

\*

По папі Климентові I залишився лист до Коринтян, званий першим (бо є ще інший лист, але його автентичність непевна), і він дійшов до нас у двох грецьких рукописах: олександрійському з V ст. (є в Британському Музеї) та костянтинопільському або єрусалимському (є в Єрусалимі). Довільно парафразована копія з ІІ ст. дійшла в латинському перекладі. Крім того, лист папи Климента I зберігся в сирійському та коптійському перекладі. 88

Справжність листа папи Климента I безсумнівна, бо про нього згадує єпископ Діонисій з Коринту в листі до папи Сотера (к. 170 р.), кажучи: «Сьогодні було в нас свято, Господній День, і ми читали твого листа; ми збережемо його назавжди для нашої науки, як і давнього, написаного до нас за уряду Климента». Про цього листа папи Климента I згадував Гегесіпп , а св. Іриней каже: «За того Климента (він говорить про папу Климента — І. Н.) стався чималий бунт між братами в Коринті, а Римська Церква вислала дуже спокійливого листа до Коринтян, і він довів їх до замирення та віднови віри, бо проголошував свіжо одержану від Апостолів традицію». 91

Як видно з вияснення св. Іринея, причиною написання листа був бунт християн у Коринті. Знаємо, що тоді один провідник світських людей збунтував мирян проти їхніх пресвітерів і останніх було усунено з громад. Що було причиною самого бунту, невідомо. У всякому разі, Римській Церкві було донесено, можливо, що самі пресвітери або єпископ звернулися до папи Климента І з проханням про допомогу, тому він написав до громади згаданого листа, і переслав його своїми леґатами-післанцями.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Нагаєєський І., Кирило-Методіївське християнство в Русі-Україні, Рим, 1954. стор. 60-62.

<sup>1954,</sup> стор. 60-62. 87 Morin D. G., S. Clementis Romani ad Corinthios Epistula versio Latina Antiquissima, Maredsoli, 1894, Analecta Maredsoliana, II.

<sup>88</sup> Bensley R. L.-Kenneth R. H. The Epistles of St. Clement to the Corinthians in Syriac, London, 1899.

<sup>89</sup> Eusebii H. E., IV:23.

<sup>90</sup> Eusebii H. E., IV:22.

<sup>91</sup> Iraenei, Adversus haereses, III:3.

З натяку в листі на переслідування Доміціяна, що вже було минуло, виходить, що він був написаний зараз по його смерті, за його наслідника Нерви (96—98 р.). В листі церкву називається старовинною, а єпископи й диякони, — це вже наступники тих, що їх призначили були Апостоли. Автор листа добре знав Апостолів Петра і Павла, а на підставі цитат із старозавітних св. книг є думка, що св. Климент І був юдеохристиянином<sup>92</sup>.

На початку листа папа Климент I виправдує його спізнене написання тим, що це сталося через переслідування Церкви в Римі. Папа нагадує Коринтянам давню славу Церкви в Коринті, її послух і дисципліну. Людська заздрість викликає незгоду, бо її жертвою впали також Апостоли Петро й Павло. Коринтяни повинні мати більшу покору й чинити покуту, бо й сам Господь так робив. Він є первосвященик, що є понад янголами по правиці свого Вітця. Християнам конечно потрібно підкоряння і дисципліна, подібно як це є в армії або в людському тілі. Апостоли передбачали незгоду, тому подбали про наслідство єпископів і дияконів, і їх ні в якому разі не годиться усувати. Коринтянам треба покути й любови, бо понад любов немає нічого вартіснішого на світі. Христос Господь віддав своє тіло за наші тіла, свою Душу за наші душі, і тільки через любов можемо досягнути спасіння. Хто не підкоряється своїм наставникам, той є у небезпеці засудження.

Лист закінчується так: «Ми сказали вже досить про конечність покути, едности й миру; ми говорили до вірних, що глибоко розуміють Письмо, та оцінять згадані прикмети й чинитимуть за ними. Своїм послухом, воістину, вчините нас щасливими. Ми вислали до вас двох достойних післанців, на доказ, як дуже гаряче бажаємо миру між вами... Хай всевідаючий Бог, Володар Духів та Пан усього створіння, що вибрав Господа Ісуса Христа, а через нього і нас для вибраних людей, дасть кожній душі, яка через віру прийняла Його славне святе ім'я, пострах, мир, терпеливість, довготерпіння, уміркованість, чистоту і тверезість; хай вони принесуть уподобання Його Імені через нашого Первосвященика Ісуса Христа, і через те хай буде Йому слава, царство і честь, во віки вічні, амінь».

«Тепер же скоро відішліть до нас наших післанців, Клявдія Ефева і Валеріяна Віто, разом із Фортунатом, у мирі й радості, щоб вони могли скоро доповісти нам про згоду й мир, про що молимося й чого щиро бажаємо, щоб і ми також якнайскорше могли радіти з вашого доброго ладу.

«Благодать Господа нашого Ісуса Христа хай буде з вами й усіма людьми в різних місцях, що були покликані Богом і для Нього, якому хай буде слава, честь, сила, величчя та вічне царство для Нього від минулих віків, і во віки вічні. Амінь».

Стиль листа поважний і достойний, а при тому дуже простий, як і стиль Євангелій. Автор листа, це «власть імущий», що має глибоке почуття відповідальности за мир і порядок Церкви в Коринті. Сам лист написаний

<sup>92</sup> Lightfoot J. B. Clement of Rome, Cambridge, 1890; cf. Mommsen, Th. Ueber den Chronographen vom Jahre 354, in Anhandl. K. Sachs. Ges. d. Wissensch., 1850, I, p. 549; cf. Tixeront, op cit., p. 10.

грецькою мовою, не клясичною, але зближеною до мови простолюддя, для якого він був призначений. У ньому, щоправда, немає цитат зі св. Книг Нового Заповіту, принаймні дослівних, але із самого змісту можна бачити, що автор глибоко розуміє науку Христа, що її чув від Апостолів, бо знав не тільки один лист св. Павла до Коринтян, але і інші його писання.

Папа підкреслює навчання про св. Трійцю та про спасіння на основі добрих діл і покути. Нам цікаво знати, що лист говорить про апостольську владу в Церкві Христовій. І папа Климент каже про те так: «Апостоли одержали для нас благовість від Ісуса Христа; Ісус Христос був посланий Богом. І як Христос є від Бога, так і Апостоли є від Христа, тому обидві місії походять від Бога... І так, проповідуючи всюди по селах і містах, вони призначували свої перші овочі (мова про найскорше навернення християн — І. Н.), випробувавши їх у св. Дусі, на епископів і дияконів для тих, хто прийняли віру. І це не було щось нове, бо вже дійсно в дуже давніх часах було писано про епископів і дияконів, і так каже Писання: «Я призначу їхніх єпископів із правди, і їхніх дияконів із віри» (цю цитату взяв папа Климент I із пророка Ісаії, ІХ:17)... І наші Апостоли знали від Господа Ісуса Христа, що буде спір за ім'я посади єпископа, і з тієї причини. маючи повне знання наперед, призначували згаданих осіб, а потім видали закон, щоб, як ці западуть у сон, інші утверджені мужі унаслідили їхній пост...» Цей лист був дуже високо цінений у первісній Церкві, а Євсевій уважає його Богом надхненним, називаючи «великим і гідним подиву». Він становить важливе свідоцтво ієрархічної побудови Церкви Ісусом Христом, яку з Його волі Апостоли перевели в життя. Сам факт написання його папою Климентом I ще за життя св. Ап. Івана, як також і його зміст, свідчать про першенство папів у Церкві, бо папа є наслідником св. Петра, який заснував Церкву в Римі, для якої також трудився св. Павло, а тому має владу і обов'язок пильнувати порядку в Церкві та наглядати за християнськими громадами.93

#### 5. Cs. Esapuct (κ. 97—105).

Цей папа рядив Церквою по засланні св. Климента до Херсонесу, і вмер коло 105-го року, тому його понтифікат розпростирають на вісім років. Св. Іриней і Гіпполіт ставлять його зараз за Климентом, але не знають сказати про нього нічого докладнішого, так само і Євсевій.

Натомість «Книга Архиєреїв» не лише ставить його після Климента<sup>91</sup>, але каже, що він походив із геленізованої родини, а його батько називався Юда та походив з Вифлеєму. Вона також подає коротку вістку, що в час

<sup>94</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Eusebii H. E., III:16; cf. Dubowy E. Klemens von Rom über die Reise Pauli nach Spanien, Bibl. Stud., 10, (1914); cf. Rehm B., op. cit.; cf. Clavier H., La primauté de Pierre d'aprés les pseudo-Clementines, in Rev. d'hist. et de phil. rel. 36 (1956).

його понтифікату християнську громаду в Римі розподілено в опіку поодиноким пресвітерам; це пізніші «дияконати». Там також згадується, що папу Евариста поховано коло підніжжя Ватиканської гори, біля гробу св. Петра. Чя пам'ятка приписує папі Еваристові мучеництво, але на це немає підтвердження по інших пам'ятках. 96

### 6. Св. Олександер I (к. 105—115).

Св. Іриней та Евсевій ставлять його зараз же за Еваристом, і останній розтягає його понтифікат на десять років, мабуть за реєстром Гегесіппа. За «Книгою Архиєреїв» папі Олександрові стято голову, разом із пресвітером Евтенієм і дияконом Теодулом, при Коментанській дорозі з травня, і подає, що він був римлянин та порядкував Церквою в час імператора Траяна (98—117 р.). Там також приписується йому включення до св. Літургії молитви про встановлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи води води за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води. Зводи за становлення св. Евхаристії, і звичай домішувати сіль до свяченої води.

1885 року в Римі розкопано підземне кладовище і між гробами знайдено гріб св. Олександра, який уважали гробом папи Олександра, але стара традиція містить гроби перших одинадцять папів біля гробу св. Петра, тому дослідники Душен $^{99}$  і Дюфорк $^{100}$  думають, що це був гріб іншого Олександра. Такої самої думки є і Лайтфут. $^{101}$  Папі Олександрові І приписувано також авторство т. зв. «Псевдо-Ісидоріянських листів», але автентичність тієї цілої колекції дуже сумнівна. $^{102}$ 

#### 7. CB. Cuκcτ I (κ. 115-125).

Ім'я цього папи в старих рукописах подається як «Ксикстус»(ос). За Каталогом Ліберія він керував Церквою в час володіння імператора Андріяна (к. 117—126), а Євсевій подає дві суперечні вістки: у хронографії йде за Геґесіппом і відносить його понтифікат до 114—124 р., а в історії до 119—128 р. Загально вважається, що його понтифікат тривав десять років.

<sup>98</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, p. 127.

<sup>95</sup> Jaffe, Ph.-Ewald P., Regesta Pontificum Romanorum, Lipsiae, 1885 seq., I, p. 4; cf. Harnack A. von, Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius, Leipzig, 1893 seq; II, Die Chronologie (I), p. 144; cf. Zeitschrift für Katholische Thelogie, 19 (1905), pp. 163 seq.

Liber Pontificalis, ed. Loomis, p. 10.
 Eusebii H. E., IV:1;cf. Streeter B. H. The Primitive Church, London, 1929, pp. 88 seq.

 <sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Ibidem, pp. XCI, 11.
 <sup>100</sup> Duforq, Gesta Martyrum Romanorum, Parisiis, 1900, pp. 210 seq.

 <sup>101</sup> Lightfoot J. B. Apostolic Fathers, St. Clement, London, 1890, I, pp. 201 seq.
 102 Migne P. G., 5, pp. 1057 seq; cf. Hinschius, Decretales Pseudo-Isidorianae, Leipzig,
 1863, pp. 94-105.

Батько папи Сикста I був римлянин і називався Пастор. За «Книгою Архиереїв» папа Сикст видав такі розпорядження: ніхто не сміє доторкатися до святих посудин, хіба тільки висвячені особи; всі єпископи, заклиғані до Риму в якій-будь справі, пс своєму повороті додому мають показати Апостольський лист від папи, інакше не можуть сповняти далі свосї служби; у часі відправи св. Літургії священик має виголошувати разом із вірними Серафимський гимн «Свят» 103.

Папа Сикст I був замучений за часу імператора Андріяна по десяти роках і двох місяцях свого понтифікату. Церква шанує його пам'ять 6 квітня. $^{104}$  Його тіло було поховане біля гробу св. Петра у Ватикані. $^{105}$ 

### 8. Св. Телесфор(ос) (125—136).

Цей папа був грек і зачав порядкувати Церквою на 12-ому році володіння імператора Андріяна і був замучений у першому році володіння Антонія Пія (138—139). 106 Він, як каже «Книга Архиєреїв», загострив дотримання Великого Посту, казав служити св. Літургію в ніч на Різдво і співати під час неї слова: «Слава во вишних Богу», як також голосно виголошувати Євангельське зачало. Він заборонив усім духовним особам ставати перед світський суд. 107

Св. Іриней у свому листі до папи Віктора при нагоді календарної суперечливости покликується на звичай папи Телесфора, який, хоч Римська Церква ніколи не святкувала Пасхи інакше, як тільки в неділю, не виклю. чав із спільности святих усіх тих, що її святкували в інший день. На жаль, він не подає докладніших відомостей про особу папи Телесфора, хіба тільки те, що він був мучеником 108, і це підтверджується в інших пам'ятках. Західня Церква шанує його пам'ять 5 січня, а Східня — 22 лютого. 109

### 9. CB. Γυτικ(GC) (κ. 136-140)

За походженням грек із Атен. Св. Іриней каже, що в його час у Римі перебував еретик-гностик, Валентин, разом із своїм однодумцем Кердоном, попередником Маркіона, і він визнав свої хибні погляди та був папою

<sup>108</sup> Liber Pontificalis, I, p. 128; cf. Loomis, p. 12.

<sup>104</sup> Acta SS, Aprilis, I, pp. 531-34; cf. Deinl F., Römisches Martyrologium, München, 1830, II, p. 20.

<sup>105</sup> Jocci O., Il corpo di S. Sisto I, Papa e Martire rivendicato della basilica Vaticana, Roma, 1900. 106 Eusebii, IV:5.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Loomis, pp. 12-13; cf. Deinl, I, pp. 14-15.

<sup>108</sup> Iracnei, Adversus haereses III:3.

<sup>100</sup> Liber Pontificalis, I, p. 129; cf. Jaffe, I, p. 6; Lighfoot, I, pp. 201 seq, cf. Harnack, Chronologie, I, pp. 70 seq.

прийнятий до Церкви, але по другому упадкові в єресь був із неї виключений.<sup>110</sup>

«Книга Архиєреїв» ставить папу Гиґіна після Телесфора, кажучи, що перший був грек і філософ, та приписує йому встановлення нижчих священичих чинів і розподіл різних постів серед духівництва, але не подає довжини часу його перебування на престолі. 111 Це доповнює Євсевій, розтягаючи його на чотири роки. Не знасмо, чи він був мученником, але через свою ревність був за такого уважаний. Його поховано біля гробу св. Петра, а його пам'ять шанується 11 січня.

### 10. Cs. Πiŭ I (κ. 140—155)

Св. Іриней 112 та Євсевій 113 ставлять його по Гитінові, а Каталог Ліберія — між роки 146—161, але це непевне, бо напр., знаємо, що в 155—156 р. св. Полікарп із Смирни відвідував Рим, але вже не застав папи Пія І між живими. Батьком папи Пія І був Руффін із Аквілеї, а Каталог Ліберія та Фрагмент Мураторія подають, що Герман, автор твору «Пастир», був братом Пія І, і що він був спершу невільником, а згодом був випущений на свободу.<sup>114</sup>

У час папи Пія I в Римі були єретики-гностики Валентин і Кердо, а згодом Маркіон, і його папа відлучив від Церкви. 115 У час папи Пія відвідував Рим св. Юстин Мученик, що завзято боронив правдивої науки; це він робив і за наслідника папи, Анікета. 116 Сам Юстим Мученик був філософом-плятоністом, але в наслідок основних студій св. Письма, став християнином (к. 130 р.) і поборював гностиків, уважаючи науку Христову найвищою і найпевнішою філософією.<sup>117</sup> Як видно, Рим уже в той час був

<sup>110</sup> Iraenei, loc. cit. Liber Pontificalis, I, p. 131; cf. Eusebii, IV:10, 11; cf. Deinl, I, pp. 31-32.

<sup>112</sup> Iraenei, III:3. 113 Eusebii, V:6.

<sup>114</sup> Liber Pontificalis, I, p. 132.

<sup>115</sup> Iraenei, III:3.

<sup>118</sup> Feder L. Justinus des Martyrers Lehre von J. Christus, Freiburg, 1906. 117 Acta SS, April, II, pp. 104-119.

Юстин Мученик уродився у Флявії Неаполітанській (в Палестинській Сирії) к. 100 р. по Христі, а навернувся на християнство коло 130 року. Він жив у Малій Азії та згодом перейшов жити до Риму, де боронив своїми писаннями навчання правдивої віри проти єретиків.

У Римі він був засуджений префектом Рустиком на смерть і був замучений, разом із шістьома іншими мучениками у 165 році.

З його творів дійшли дві «Апології» та «Діялог з жидом Трифоном». З його писань виходить, що він знав Євангеліє, яке називав «Мемуарами Апостолів». З докладної аналізи його творів виходить, що він знав більще синоптичні Євангелія, а менше св. Івана. В його творах знаходимо цінні вістки про християнську практику; напр. він подає опис св. Літургії, яка в своїй основі залишилася такою самою аж досі.

З тих причин твори св. Юстина Мученика становлять важливе свідоцтво про Церкву, її навчання, ієрархічну організацію, св. Тайни тощо, у ІІ ст. по Христі. Крім окремо виданих творів, усі вони надруковані в Мінь, Грецька Патрологія (він писав грецькою мовою), том VI.

духовим осередком християнства, і там громадилися також єретики, щоб атакувати Церкву зсередини.

Папі Пієві І приписують видання дозволу на хрещення й приймання до Церкви жидів, які ще до того часу не стали християнами. Інша, пізніша вістка приписувала йому будову церков Пуденціяна, біля якої була баптистерія, де папа сповняв свої архиєреїські функції, та св. Пракседи. Це, ймовірно, були лишень «доми молитви», бо в час переслідувань важко було будувати церкви в Римі, а крім того, обидві згадані церкви були збудовані в ІV ст. <sup>118</sup> Папі приписувано також авторство листів до єпископа Юстина з Вієн у Ґаллії, але й вони неавтентичні. <sup>119</sup>

# 11. Св. Анікет (к. 155—166)

Цей папа був сирієць, син Івана, і керував Церквою понад десять ро-ків<sup>120</sup>. Спір про час святкування Пасхи тривав і за нього. Між Церквами Сходу, що святкували її в 14-те число місяця Нізана, без огляду на те, коли воно припадало, була також і Церква в Смирні. Можливо, що Пій І закликав її єпископа Полікарпа до Риму, щоб якось цю справу поладнати. Знаємо, що обидва верховні Апостоли, св. Петро й Павло, передали Римській Церкві звичай святкувати Паску завжди в неділю, тому інша практика на Сході руйнувала однаковість.

Як згадано, еп. Полікарп уже не застав папи Пія І, але його наслідника Анікета. Із свідчення Євсевія виходить, що папа не переконав єп. Полікарпа, що Пасху треба святкувати в неділю, і спір тоді не скінчився. Одначе папа не поставився до тієї справи так гостро, як попередник, і не відлучив Смирни від єдности з Церквою, 121 може тому, що єп. Полікарп був учнем св. Івана Апостола, від якого міг походити звичай святкування Пасхи навіть у будні.

У час папи Анікета відвідував Рим згаданий письменник Геґесіпп, який бував і в інших церквах, щоб дізнатися про їх навчання та порівняти його з навчання Церкви в Римі. При тій нагодаї він довідався про реєстр папів аж до папи Анікета. Євсевій свідчить, що папа проголошував «непомильну науку Апостольських традицій». 122

Папа Анікет був замучений коло 166 року 16-20 квітня, і похований, як і попередники, біля гробу св. Петра у Ватикані. 123

<sup>118</sup> Acta SS, Mai, IV, pp. 299 seq.

<sup>119</sup> Migne P. L., V, pp. 1125; cf. Jaffe, I, pp. 7 seq.

<sup>120</sup> Loomis, op. cit., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Eusebii, V:24.

<sup>122</sup> Ibidem, IV:8, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Loomis, p. 16.

### 12. Св. Сотер (к. 166—175)

Папа Сотер був сином Конкордія з римської Кампанії й уродився в місцевості Фунда. Він порядкував Церквою вісім років. Завдяки щасливому випадкові Євсевій передав нам уривок із листа св. Діонисія з Коринту до папи Сотера, де говориться: «Від самого початку у вас був звичай чинити добро усім братам різними способами і навіть посилати численним церквам по різних містах милостиню, щоб піддержати в убожестві тих, які просили, або дати поміч каторожанам у копальнях; цю чесноту давати милостиню ви маєте віддавна, бо римляни держаться традиційного римського звичаю. Його святий єпископ Сотер не тільки зберіг, але й більше поширив, дбаючи про достатність (дарів), які посилає святим і потішає святими словами братів, які приходили до нього, мов батько своїх дітей . . . Сьогодні ми святкували Господній День, у який читали твого листа, і який збережемо назавжди, як і давнього, написаного до нас за правління Климента». 124

На жаль, листа папи Сотера до єп. Діонисія ще й досі не є віднайдено. Гарнак висунув здогад, що цей лист, це т. зв. Другий лист Климента. Але з огляду на те, що в ньому немає мови про гностиків, які були в Римі за його попередників, треба б скорше віднести його до років 120—140, а тому авторство папи Сотера мало правдоподібне, бо за нього та єресь була сильна і він згадав би був про неї в своєму листі. Врештою, цей лист більше схожий на гомілію і своїм стилем різниться від автентичного листа папи Климента І.

Докладніших вісток про папу Сотера не маємо. Похований у Ватикані. Дуже можливо, що він був замучений у час переслідувань Марка Аврелія (161—181 р.), хоч, правда, воно було сильніше на провінціях, ніж у самому Римі. «Книга Архиєреїв» каже, що він заборонив дівам-дияконісам дотикатися до св. посудин і подавати кадило. 126

#### 13. Св. Елевтерій (175—189).

Елевтерій був син Габундія з Нікополісу і був грек. 127 Вже за папи Анікета, як згадує Геґесіпп, був він дияконом у Римі і можливо, що виконував ці обов'язки і за папи Сотера. Був папою в час володіння імператора Коммодія (180—192), коли в Римі не переслідувано християн, бо відомий один випадок мучеництва римського сенатора.

За правління цього папи малоазійська єресь Монтаністів зачала ширитися в Ґаллії і навіть у самому Римі. 177 року громада в Ліоні писала

<sup>124</sup> Eusebii, IV:23.

<sup>125</sup> Hemmer H. Textes et Documentes. Les Peres Apostoliques, II, Paris, 1909; cf. Campenhausen H., von, Lehrerreihen und Bischofsreihen in 2. Jahrhundert, Stuttgart, 1951, pp. 247 seq. 126 Loomis, loc. cit.

<sup>127</sup> Liber Pontificalis, I, p. 136.

до папи в тій справі, а з листом їздив до Риму Іриней, що був у Ліоні пресвітером. Сам він оповідає, що Ліонська Церква осуджувала монтаністів, але просила папу впливати на їх дуже обережно, щоб не загнати їх у повну схизму (розкол, відокремлення). Папа найперше написав лагідного листа, але по докладному розгляненні єресі осудив її гостро. 128 Це підтверджує «Книга Архиєреїв», кажучи, що папа Елевтерій видав едикта проти гностиків і монтаністів у справі постових приписів, бо вони забороняли їсти деякі страви. Там також подається вістка про посольство «брітанського короля» Люція до папи в справі його хрищення. Тут, можливо, сталася помилка переписувача, бо в Бріціюмі і Фортеці, біля Едесси, був король Люціюс Септімус Меґас Абґар IX, знаний християнський володар, а Брітанія була ще в той час під римською окупацією. 129

Папа Елевтерій умер 24 травня 189 р. і був похований біля гробу св. Петра, а його память шанується 26 травня. $^{130}$ 

### 14. Св. Віктор I (189—199).

Папа Віктор І походив із північної Африки і був сином Фелікса. 135 Вістка Євсевія про початок його понтифікату теж суперечна: в хроніці він відносить його на сьомий рік володіння Коммодія (186—87) і простягає на 12 років, а в історії зачинає 10-им роком володіння Коммодія і простягає його тільки на 10 років. 132 Час володіння Коммодія (180—192), — це час передишки для Церкви, і це завдячували християни жінці імператора, Маркії, вихованки пресвітера Іякинта, і вона мала великий вплив на Коммодія. Гіпполіт каже, що папу Віктора закликано до палацу імператора задля пред'явлення списка християнських ісповідників, засланих на каторжні праці на Сардинію. Їх усіх з наказу імператора було звільнено, а між ними й Калікста, пізнішого папу. 133 В часах Коммодія християни посідали високі пости та користувалися повною свободою. 134 Подібно було і в перших роках володіння Септіма Севера, бо навіть піклувальницею його сина Каракаллі була християнка. 135

У цей період відносної свободи в Церкві виступають внутрішні труднощі, бо календарна справа дуже загострилася. Церковні громади Малої Азії святкували Пасху 14-го Нізана, тобто в день смерти Ісуса Христа, а

<sup>128</sup> Tertulliani, Ad. Praxeam, I.

<sup>129</sup> Harnack A. Der Brief des britischen Königs Lucius an den Papst Eleuterius, in Sitzungsb. d. Ber. Akad., 1904, pp. 906 seq.

<sup>130</sup> Acta SS. Mai III, pp. 363-64.

<sup>1\*1</sup> Liber Pont., I, p. 137.

<sup>1:12</sup> Euschii, V:22.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Hippolytt, Philosophumena, IX:12, in Migne, P. G., 16; cf. Wendland P., Hippolitus Werke, Leipzig, 1916.

<sup>134</sup> Iraenei, Adv. Haer., IV:30.

<sup>135</sup> Tertulliani, Ad Scalpulam, IV.

всі інші громади йшли за римським звичаєм і святкували Паску в найближчу неділю після 14-го Нізана, а через те виходило замішання. Папа Віктор, бажаючи закінчити цей спір, радив спершу «чотирнадцяти-десятникам» святкувати Пасху в неділю, як це вже майже вся Церква робила. Він навіть писав листа до єп. Полікрата в Ефесі<sup>136</sup> і радив скликати Синод малоазійських єпископів і там довести до згоди. Такий Синод відбувся, але до згоди не дійшло. Тому папа скликав Синод до Риму $^{137}$  та доручив митрополитам різних провінцій зробити це саме в себе. Знаємо, що до Риму наспіли відповіді від єп. Теофіда з Кесарії, Нарциса з Єрусалиму. Палми з Понту, Іринея з Ліону, Вакхила з Коринту, і всі вони повідомляли папу, що святкують Пасху в неділю, як і в Римі. Тепер папа постановив діяти як голова Церкви. Він закликав малоазійських єпископів святкувати в неділю, а на випадок упертости загрозив відлученням. 138

Довідавшись про таке гостре рішення папи Віктора, св. Іриней писав до нього,<sup>139</sup> просячи злагіднити кару, щоб уникнути схизми, згадуючи, що папа Телесфор не виключав із Церкви за той самий звичай. Видно, що папа злагіднив своє становище, бо Євсевій наводить уривок із листа єп. Полікрата до папи, де він подає важливі арґументи за такий звичай. У всякому разі, справа святкування Пасхи була вирішена на Соборах у Нікеї і Сардиці у IV ст.

В час папи Віктора І у Римі жив якийсь єретик Власт зі Сходу із групою своїх однодумців, а їх поборював св. Іриней. 140 Ще інший пресвітер із

189 Acta SS, Julii, VI, pp. 534-42; cf. Langen J. Geschichte der römischen Kirche, Bonn, 1881, I, pp. 176, 179, 182.

<sup>136</sup> Hieronymi, De viris, 53; cf. Eusebii, V:23: «У той час виникла завзята суперечка, бо всі азійські Церкви святкували спасенний празник Паски на 14-те місяця Нізана, думаючи, що мусять святкувати тоді, коли жидам було наказано заколоти ягня: і в той день, хоч би й випав він у будь-який день тижня, вони переставали постити, коли ціла Церква за Апостольським переданням робила це інакше, так що піст кінчався не в інший день, а на Господнє Воскресіння. Тому були Синоди й зібрання єпископів, і всі ухвалювали правило, що лише в неділю, а не в жаден інший день треба святкувати Тайну Воскресіння Господнього із мертвих і пасхальний піст тоді мусить кінчатися. Ще й досі є лист зібраних Отців у Палестині під проводом Теофіля з Кесарії і Нарциса з Єрусалиму, а другий з ім'ям Віктора. І, крім того є листи з Понту від єп. Палми і від Галльської Церкви під проводом Іринея...»

<sup>187</sup> Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise, Paris, 1900, I, pp. 251, 277, 289.

<sup>198</sup> Eusebii, Н. Е., V:24: «На чолі єпископів Азії, що звичай своїх предків сильно боронили, стояв Полікрат. У свому листі до Віктора і Церкви в Римі він боронив перейняту традицію: ми святкуємо в день незмінений, нічого не додаючи й нічого не віднімаючи. В Азії вмерли великі світила... Пилип, один з 12 Апостолів, що вмер у Гієраполісі, його дві доньки, що зосталися дівами, його третя донька, сповнена св. Духом, похована в Ефесі; далі — Іван, що клав голову на груди Господа, був священиком і носив священну відзнаку, він був мучеником і вчителем та похований у Ефесі. Також Полікарп, єп. Смирни і мученик, (що помер в Ляодикеї...). Всі вони святкували Пасху в 14-те Нізана, згідно з Єгангелієм, безмінно, але йдучи за правилами віри, також я Полікрат, найнижчий з усіх, згідно з переданням моїх предків, яких і в сані унаслідив, іду за ними; бо переді мною було 7 єпископів, а я восьмий... Тепер я, мої браття, мавши в Господі 65 років, і з братами цілого світа бував і ціле св. Письмо прочитав і не вгнуся перед погрозами...»

Малої Азії, Флорін, був у Римі й підтримував єретика-гностика Валентина, тому папа спершу тимчасово заборонив йому правити, а пізніше й відлучив його, а св. Іриней написав проти нього твір «Про Божу монархію, або чи Бог є автор зла» 141 та інший твір «Одоад. 142 Теодот із Візантії ширив там христологічну єресь, кажучи, що Христос був тільки чоловік, на якого зійшов св. Дух під час хрищення в Іордані і тоді він одержав надприродню силу. Папа і цього відлучив від Церкви, але Теодот залишився вперто на своєму.

Тертулліян каже загально: «єпископ Риму осудив монтаністів», отже міг це бути папа Віктор, бо головний монтаніст Праксеас, дійсно, був у Римі к. 190 р. і щойно звідти перейшов жити до північної Африки к. 200 року, 143 і там проти нього виступав Тертулліян, хоч сам теж був монтаніст.

Збереглася також згадка, що папа Віктор I писав твори на богословські теми, бо напр. св. Єронім каже: «Віктор, тринадцятий (по св. Петрі) епископ міста Риму, автор писання про пасхальну справу і інших (писань) керував Церквою десять років за Северина». Чача «Книга Архиєреїв» приписує папі упорядкування нижчих духовних чинів та правил щодо хрищення в наглих випадках. Мураторі (1672—1750) знайшов старовинний рукопис із ІІ ст., що подає список святих книг Нового Заповіту. Цей список зветься «Фрагментом Мураторі»; Че вказує, що всі книги Нового Заповіту були знані й уживані вже в час папи Віктора. Обставини смерти папи Віктора невідомі, відомо тільки, що похований він у Ватикані. Церква зачислила його до лику святих.

# 15. Св. Зефірин (199—217).

Як ми бачили досі, в Римі були модними диспути, але папа Зефірин, римлянин, син Габундія, не брав у них участи, а тому Гіпполіт змальовує його як людину без вищої освіти. За те папа присвятив усю свою увагу упорядкуванню Церкви, напр. спровадив з Анціюма Калікста та доручив привести до ладу кладовище при Аппійській дорозі, яке й досі носить його ім'я. Калікст був поставлений у сан диякона і став близьким дорадником папи Зефірина у важкий час, бо імператор Север (193—211) видав 202 чи 203 року заборону визнавання християнської віри в державі та зачав переслідування на провінціях, бо в Римі продовжувалися диспути на тему св. Трійці, а Євсевій згадує, що як папа Віктор відлучив від Церкви багатого грека, Теодота, то останній і далі тримався своєї єресі із іншим Теодотом, званим «міняйлом грошей», та з Асклеподотом. Вони намовили ісповідника

<sup>141</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>142</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>143</sup> Tertulliani, Adversus Praxeam, I; Це твір про Пресвяту Трійцю.

<sup>144</sup> Hieronymi, De viris illustr., XXXIV.

<sup>145</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Muratori L. A., Antiquitates italicae medii aevi, III, Milano, 1740, p. 851 seq. <sup>147</sup> Hippolythi, Philosophumena IX:11. ed. Wendland, P, Dr, Leipzig, 1916.

Наталіса стати єпископом їхньої секти за місячну платню 170 динарів, але Наталіс мав якесь видіння, у якому був мучений ангелами. Тому на другий день, надягнувши покутничу одежу та посипавши попелом голову, впав папі Зефіринові із сльозами до ніг та одержав від нього прощення. 148

Єретик-монтаніст, Прокл, написав також у Римі свій твір на оборону своїх пророцтв, а йому у відповідь появився твір Кая на оборону католицького навчання. При тій нагоді пресвітер Кай згадав про гріб св. Петра коло підніжжя Ватиканського горба, та гріб св. Павла при Остійській дорозі. 149 Та найпліднішим письменником того часу був Гіпполіт, 150 учень св. Іринея, що коло 212 р. був пресвітером саме тоді, коли Рим відвідував славний письменник Східньої Церкви, Оріґен, яким був захоплний Євсевій і йому посвятив цілу шосту книгу своєї «Церковної Історії». 151

Як згадано, дискусія велася з метою вияснення відношення Осіб Пресвятої Трійці і, напр. Гіпполіт визнавав навчання Церкви про Логос-Слово Боже, яке стало чоловіком-Христом, посередником між Богом і людьми. Цьому навчанню противилися т. зв. «монархіяни» (від Сабелія звані також сабеліянами), що обстоювали абсолютну монархію в Бозі, уважаючи втілення Христа лише зовнішнім виявом Бога у відношенні до світла, та твердили, що страждав не тільки Син-Логос, але також і сам Отець, тому їх називано також і «патропассіянами».

Папа Зефірин не мішався до філософських спорів, але держався Апостольської традиції, що навчала про єдність у Бозі та вважала Ісуса Христа справжнім Богом і справжнім чоловіком. Одначе, Гіпполіт домагався від папи проголошення догми, що Особа Ісуса Христа є окремою від Бога-Отця, але папа, за порадою диякона Калікста, вирішив не мішатися до спірних справ. Це спричинило схизму Гіпполіта, який разом із своїми однодумцями відлучився від Церкви і став їхнім єпископом, а тому увійшов до реєстру, як перший антипапа. Зеропо за фрагментів хроніки Гіпполіта довідуємося, що він вирахував дату Пасхи, послуговуючись 16-річним місяцевим циклем, за яким Пасха що 16 років мала випасти в той самий день, але

<sup>148</sup> Eusebii H. E., V:28.

<sup>149</sup> Ibidem, II:25; VI:20.

<sup>150</sup> Гіпполіт написав коло 35 творів грецькою мовою, в яких поборював єресь Теодота й Алога, і монархіян. Він був єпископом Порту та спричинив схизму, але перед своєю мученичою смертю в часах імператора Максиміна (235—238) був прийнятий до єдности з Церквою. Найважливіший його твір «Філософумена», знайдено 1851 року у фрагментах.

<sup>151</sup> Opiren уродився в Олександрії 185 року, а від 232 р. жив у Кесарії Палестинській на вигнанні, де заснував школу Орігеністів, до якої належав між іншими св. Григор Тавматург та його брат Аполлодор. В час переслідування Декія (250 р.) Оріген був ув'язнений та підданий тортурам, але не заломався аж до мученичої смерти в 253—54 р., хоч було йому тоді 69 років. Тіло його було поховане в катедрі, в Тирі. Оріґен писав переважно ст'зеґетичні твори, де викладав християнську науку. Його деякі неточні вислови взяли єретики, і мабуть, тому він не був визнаний святим, хоч сам він єретиком не був.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Langen J., Geschichte der römischen Kirche, Bonn, 1881, pp. 200 seq; cf. Hagemann, Die römische Kirche und ihr Einfluss auf Disziplin und Dogma in den ersten drei Jahrhunderten, Freiburg i. Br. 1864, pp. 84 seq.

помилився на три дні, тому вже в 242-43 р. це обчислення треба було справляти, і дуже скоро воно зовсім забулося.  $^{153}$ 

«Книга Архієреїв» приписує папі Зефіринові два декрети: про свячення духовних та про Архиєрейську св. Літургію в римських церквах. Там також подається, що папа був похований на кладовищі Калікста. 154

### 16. Св. Калікст І (217—222).

Архидиякон Калікст, син Домітія, був дорадником папи Зефірина і став його наслідником. Він керував Церквою п'ять років аж до своєї мученицької смерти в 222 р. Диспути єретиків посилилися, але папа Калікст ішов слідами свого попередника, не мішаючись до їхніх спорів.

Про діяльність папи Калікста довідуємося з писань його противників: монтаніста Тертулліяна та антипапи Гіпполіта, що в той час схилявся в сторону монархіян-модалістів. Останній розказує, що папа Калікст перед висвятою в духовний стан був невільником імператорського дворянина, християнина Карпофора, який дав йому доручення заснувати банк (міняльну контору), але в наслідок невдалих операцій той банк збанкрутував. Калікст, лякаючись кари, втік до морської пристані і сів на корабля, але був схоплений на морі й засуджений на важку працю при ручному млині. Римські жиди, яких він обвинувачував у спричиненні банкрутства, донесли про нього до префекта міста Фускіяна і той заслав Калікста до копалень на Сардинії. Звідти він був звільнений за папи Віктора, разом з усіма християнами. Папа Зефірин доручив йому упорядкування кладовища. Гіпполіт не згадує, коли і як Калікст став архидияконом та наступником Зефірина, бо не хотів нічого доброго сказати про свого противника. Антипапа Гіпполіт, а головно Тертулліян висувають різні закиди, напр. що папа приймав до Церкви чужоложників на основі влади св. Петра, даної йому Ісусом Христом словами: «в'язати й розв'язувати» і її унаслідив від Петра папа, але таку владу Тертулліян відмовляє папі Калікстові, бо він «її надуживав». 155 Він також свідчить, що папа Калікст видав декрета для цілої Церкви, кажучи: «Я відпускаю гріхи нечистоти й чужолоства всім, хто тільки відбуде покуту. 156

Також Гіпполіт обвинувачує папу Калікста за те, що він не наказував наверненим єретикам відбувати публічну покуту за вчинені ними гріхи поза Церквою і що папа приймав до Церкви таких, яких він (Гіпполіт) виключав зі своєї секти, арґументуючи, що навіть і вчинення важкого гріха ще не є достатньою причиною до позбавлення духовної особи її сану. Тертулліян і Гіпполіт закидають папі, що він вибачав духовним особам, а в тому числі єпископам, які були два рази жонаті. 157 Це імовірно, бо по-

155 Tertulliani, De Pudicitia, XXI; cf. Hippolythi, Philosophumena, IX. 156 Ibidem, I.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Hyppolythi, Chronicon Paschale, ed. Bauer (Texte und Untersuchungen), 29, Leipzig, 1905, I.

<sup>154</sup> Liber Pontificalis, I, p. 139; cf. Loomis, pp. 19-20.
155 Tertulliani. De Pudicitia. XXI: cf. Hippolythi. Philosophum

декуди не визнавалося поганських подруж, а тільки християнські. Папі закидувано також, що він дозволяв дружитися патриціям із невільниками, тощо.

Всі ці закиди двох найплідніших письменників-ригористів указують на тверду поставу папи, який держався Апостольських традицій. Він виключив із Церкви єретика Сабеллія, а Гіпполіта осудив за його дітеїзм.

З усіх цих обвинувачень видно, що крайний риґоризм мусів бути причиною апостасій (відходів від Церкви), тому папа держався засад християнського милосердя й любови у відношенні до каянників, яких відкидали риґористи. Скажемо, що згодом папа Понтіян прийняв до Церкви Гіпполіта, що вважався мучеником, 159 а Пуденцій каже, що його розірвали дикі коні. 160 Його тіло було поховане при Тибуртинській дорозі, а Каталог Ліберія має його в реєстрі мучеників і святих.

У час володіння Аврелія Антонія було переслідування християн і Римська Мартирологія розказує, що папа Калікст І був ув'язнений в час похорону мученика Калеподія, в якого честь було назване кладовище при дорозі Аврелія. Папа був засуджений на голодну смерть, але, коли він у в'язниці охрестив вояка, а згодом і мученика Привата, то йому прив'язали до шиї важкий камінь і крізь вікно вкинули до річки, і так він згинув 14 жовтня, і в цей день Церква шанує його пам'ять. Його тлінні останки були похоронені на кладовищі Калеподія, а в ІХ ст. перенесені до церкви Богородиці на Затибр'ї. 161

# 17. Урбан I (222—230).

Цей папа був римлянин, син Понтіяна, 162 був обраний папою по мученичій смерті Калікста, коли імператором став Олександер Север (222—235) і перестав переслідувати християн, 163 а його матір Маммея була прихильницею Оріґена і запросила його до Антіохії, а Гіпполіт, що ще жив тоді в схизмі, присвятив йому свій твір про воскресіння. 164

За понтифікату папи Урбана І були розбудовані римські катакомби, тому можна здогадуватися, що Церква переживала період свого розвитку. Різні вістки про папу, напр., що він справив срібний посуд, збудував 35 церков, тощо, засновані переважно на леґенді про св. Кекилію і не мають підтвердження в інших пам'ятках.

<sup>157</sup> Tertulliani, De exortatione castitatis, VII, cf. Caspar E., Geschichte des Papsttums, Tübingen, 1930, I, pp. 27 seq.

<sup>158</sup> Harnack, Chronologie, II, pp. 207-208; cf. Seppelt F. X., Papstgeschichte, München,

<sup>159</sup> Acta SS, August, IV; cf. Migne, P. G., X, pp. 545-548.

<sup>160</sup> Peristephanon, XI, in Migne, P. L., X, pp. 530 seq.
161 Deinl, op. cit., III, pp. 53 seq; cf. Rossi, Roma soterranea Christiana, Roma, 1867, p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Liber Pontif., I, p. 143. <sup>163</sup> Eusebii, H. E., VI:21, 23.

<sup>164</sup> Ibidem, VI:21.

Подавано, що папа Урбан I був похований у катакомбах Претекстата при Аппійській дорозі, але при розкопках катакомб Калікста було знайдено плиту з нашисом «Урбанос Епіскопос» і дуже ймовірно, що це був папа Урбан I, а в катакомбах Претекстата був похований якийсь інший мученик Урбан. 165 Таку думку стверджує ресстр папи Сикста III (437—440) та Мартирологія Єроніма. 166

### 18. Св. Понтіян (230—235).

Понтіян був сином римлянина Кальпурнія, 167 а його понтифікат тривав майже п'ять років, і в останньому році упокорився Гіпполіт та був прийнятий до Перкви. За папи Понтіяна в Римі відбувся Синол, на якому розглянено осудження Орігена, доконане єпископом Дмитром з Олександрії на двох Синодах, 168 але св. Єронім відзначає, що то була чисто дисциплінарна справа, яка не мала жадного відношення до осудження його творів. 169 Деяке світло на цю справу кидає твір, написаний св. Памфілієм та Євсевієм п. з. «Апологія Оріґена» і її перша книга збереглася в латинському перекладі Руфіна,<sup>170</sup> а другу знав патріярх Фотій, але вона до нас не дійшла. Виходить, що в Ахаї в церквах був якийсь непорядок і туди запросили Орігена з Олександрії, Подорозі він вступив до Кесарії в Палестині і там його приятель, єпископ Теоктист, разом із єпископом Олександром з Єрусалиму, висвятив його на пресвітера без попередньої згоди єпископа Дмитра з Олександрії, чий підданий був Оріґен. По поверненні Орігена додому, епископ Дмитро скликав проти нього два Синоди,<sup>171</sup> де Оріґен був позбавлений священичого сану і засуджений на вигнання. В 231 р. він переселився до Кесарії в Палестині.

Справа опинилася в папи Понтіяна, може в наслідок протесту Оріґена або його приятелів, а може навіть і сам єпископ Дмитро просив затвердження засуду. Одначе папа вже не мав часу висловитися в тій справі, бо 235 року тиран Максимін зачав нові переслідування церковної ієрархії, а тому папа Понтіян і Гіпполіт були заслані на каторгу до Сардинії. Там папа відмовився від свого престолу, щоб не лишити Церкви без проводу. Він умер від виснаження й голоду, а його тлінні останки були привезені до Риму і поховані на кладовищі Калікста. В 1909 р. в склепі св. Кекилії знайдено плиту із грецьким написом «Понтіянос епіск. Мартир», останнє слово було дописане якоюсь пізнішою рукою. 172

<sup>185</sup> Liber Pontificalis, I, p. 143.
186 Rossi, op. cit., I, p. 180; II, pp. 52 seq; cf. Martyrologium Hieronymianum, ed. Rossi-Duchesne, p 66; cf. Wilpert, Die Papstgräber und die Caeciliengruft in der Katakombe des hl. Kalixtus, Freiburg, 1909, p. 17.
187 Liber Pontificalis, I, p. 145.

<sup>168</sup> Hefele, Konziliengeschichte, I, pp. 106-107.

<sup>160</sup> S. Hieronymi, Ep. II, XXX:14. <sup>170</sup> Migne, P. G., 17, pp. 541 seq. <sup>171</sup> Eusebii, H. E., VI:23, 26.

<sup>172</sup> Wilpert, op. cit., pp. 1, 17.

# 19. Св. Антер (235—236).

Понтифікат папи Антера тривав від 21 листопада 235 до 3 січня 236, отже коло сорок днів. Він також був ув'язнений і замучений, бо «збирав пильно акти мучеників і складав їх в архіві однієї з римських церков», 173 Псевдо-Ісидоріянські декреталії приписували йому одного листа, <sup>174</sup> але вартість цілої тієї колекції дуже сумнівна. Папа Антер був похований на кладовищі Калікста<sup>175</sup> і в 1854 р. знайдено його надгробну плиту, 176

#### 20. Св. Фабіян (236-250).

Євсевій розказує, іно по замученні папи Антера, до Риму з'їхалося багато християн із провінції на вибір нового папи. Підношено імена знаних і славних мужів, але над головою Фабіяна, сина Фабія, появився голуб. Зібрана громада пригадала собі, що Святий Дух появився над Христом в Іордані, а тому Фабіяна обрано папою. 177 Переслідування Мексиміна тривало до 238 р., тому про діяльність папи в той час нема вісток.

«Книга Архиереїв» приписує йому розділення Церкви в Римі на сім дияконатів на чолі з дияконами, яким папа доручив збирати акти мучеників, тобто акти судових розправ проти них і всі дані про їх мучеництво. 178 Знаємо також, що папа Фабіян розпорядився перенести мощі свого попередника Понтіяна із Сардинії до Риму. Пізніша записка каже, що він висвятив сімох єпископів і вислав їх на місійну працю до Галлії. Із короткої згадки в листі св. Кипріяна<sup>179</sup> довідуємося, що папа Фабіян нібито затвердив засуд проти єретика Привата в північній Африці, а Євсевій каже, що Оріґен боронив перед папою своє навчання. 180

У жовтні 249 р. імператором став Декій (249—251) і в січні проголосив новий протихристиянський едикт, наказавши засуджувати єпископів на смерть, а мирян тортурувати й висилати на каторжні роботи. 20 січня 250 року папа Фабіян був замучений, а його тіло поховане на кладовищі Калікста. Його гріб був також знайдений. <sup>181</sup>

#### Св. Корнилій (251—253). 21.

Корнилій був син римлянина Кастіхна та правив Церквою два роки, три місяці і десять днів. 182 У березні 251 р. Декій злагіднив дещо переслі-

<sup>173</sup> Liber Pontificalis, I, p. 147; cf. Eusebii, VI:29.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Migne, P. G., X, pp. 165-168.

<sup>175</sup> Northcote & Brownlow, Roma Soterranea, London, or an Account of the Roman Catacombs Especially of the Cemeteky of St. Callistus, 1879, I, p. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> De Rossi, La Roma sotteranea cristiana, II, Roma 1867, pp. 55-58, 180-184.

<sup>177</sup> Eusebii, H. E., VI:29.

<sup>178</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 148-149.

 <sup>179</sup> S. Cypriani, Ep. 59.
 180 Eusebii, H. E., VI:36; cf. Hefele, I, pp. 106-107.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Rossi, II, p. 59.

дування, імовірно, через наїзд ґотів, які побили його під Філіппополісом, а здеморалізовані римські леґіони пішли врозтіч. Ця загроза імперії відвернула увагу тирана від християн, і тоді до Риму з'їхалося 16 єпископів та обрали папою Корнилія, хоч він цьому й противився. Св. Кипріян каже: «З волі Божої і Христа, свідоцтвом майже всіх духовних, за згодою присутніх старших пресвітерів і людей доброї волі, способом, яким ніхто ще не був доти обраний, коли Фабіянів, то є Петрів престіл, і найвищий священний трон, був опорожнений (був обраний папа Корнилій). Яка відвага в прийнятті єпископства, яка сила розуму, яка сила віри, — бо він займав цей священний трон неустрашимо тоді, коли тиран із ненависті до єпископів був загрозою і легше прийняв до відома вибір свого суперника (св. Кипріян має на думці вибір Юліяна Валенса), ніж вибір Божого єпископа в Римі». 183

Незабаром по виборі папи Корнилія, пресвітер Новатіян спричинив заколот і зачав схизму. Він походив з Італії і, бувши поганином, був охрещений в час хворости (баптізма клінікорум), але без св. Миропомазання. Згодом, виказавши великі здібності, він був висвячений папою Фабіяном на пресвітера і в 250 р. займав у Церкві відповідальне становище, і може саме тому мав надію стати папою. А що це не сталося, то він дав себе висвятити трьом єпископам із провінції на єпископа Риму і тим зачав нову схизму в Церкві, яка поширилася і на позаіталійські провінції, напр., у північній Африці 185

Синод 100 епископів північної Африки вислав папі Корнилієві і Римлянам поздоровлення з приводу їх твердости в час нового переслідування, а на Синоді в жовтні 251 р. був прочитаний твір св. Кипріяна «Про єдність Католицької Церкви», в якому знаходимо важливі думки про першенство пап у Церкві.

Він казав: «Роздумавши докладно, не потрібно багато арґументів. Господь сказав до Петра: "Я тобі кажу, ти є Петро і на цьому камені збудую мою Церкву, і сила дияволова її не переможе, і дам тобі ключі царства

Loomis, op. cit., p. 25.
 S. Cypriani, Ep. 4, IX:24.

Кипріян, ретор і правник у Картагені, став християнином коло 245 р. і дуже скоро став пресвітером, а в 249 р. був обраний єпископом Картагени. В час переслідування Декія, ховався в пустелі та листами піддержував своїх вірних, але деякі християни взяли йому це за зле. Св. Кипріян слабодухом не був, бо згодом своєю мученичою смертю 258 р. доказав, що був добрим пастирем. В його численних листах пізнаємо відносини в Церкві в тому часі, головно про схизму Новатіяна.

<sup>184</sup> Eusebii, H. E. VI:43.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Св. Кипріян, разом із 100 єпископами північно-африканської провінції став по стороні папи Корнилія і напр. на Синодах у 251 і 252 р. всі єпископи виступили проти Новатіяна.

Крім того, на згаданих Синодах розглядано справу апостатів (відступників) з часу переслідування й було вирішено: хто з них зложив божкам жертву, мав покутувати ціле своє життя і щойно в годині смерти міг бути прийнятий до Церкви; хто ж лише заламався, по відбутті довшої покути був прийнятий до Церкви. Ці кари злагіднив Синод у 252 р. і рішив приймати до Церкви всіх каянників, щоб могли скріпити себе св. Євхаристією для нового переслідування. Св. Кипріян був душею тієї Церкви й він став на боці папи Корнилія.

небесного, — що зв'яжеш на землі, буде зв'язане на небі; а що розв'яжеш на землі, буде розв'язане на небі". На одному Він будує свою Церкву, і хоч по свому Воскресінню всім Апостолам дав однакову владу, кажучи: "Як мій Отець післав мене, так і Я посилаю вас: прийміть Луха Святого, кому відпустите гріхи, тому відпустяться, а кому задержите, задержаться". то одначе, щоб цю єдність було видно назовні, він опер її на однім. Інші Апостоли були тим, чим був св. Петро щодо чести й сили, але початок іде від одного... На одному Він будує свою Церкву і це саме Він каже по своему Воскресенню: "Паси вівці мої". І хоч усім Апостолам дав однакову власть, Він установив один престіл, а через його владу дав початок і силу авторитетові інших. Інші Апостоли, дійсно, були такі, як Петро, але першенство було дане Петрові, тому Церква і його престіл, це — одне Всі є пастирі, але стадо одне і його пасуть усі Апостоли однією думкою і одним серцем. Хто не зберігає цієї єдности Церкви, чи має він віру? Хто відлучиться від Петрового Престолу, на якому спочиває Церква, не може мати переконання, що він є в Церкві». 186

Ці слова чільного пастиря Церкви в північній Африці, яка віддавна мала сильні автономістичні тенденції, є важливим свідоцтвом, що думали єпископи в час переслідування Церкви про першенство папів у Церкві. Не диво, що єретики усували цей текс св. Кипріяна, тому не в усіх манускриптах він зберігся. Одначе, в старовину він був відомий, напр., в ІV ст. покликалися на нього св. Єронім і св. Оптат, а його уклад, стиль і спосіб арґументації згідний з іншими творами св. Кипріяна.

Схизма Новатіяна потрясла Церкву, а св. Кипріян боронив єдности й папи Корнилія; напр., він писав до св. Діонисія в Олександрії, до Антіохії, Кілікії, Кападокії, Сирії, Ляодікеї, Месопотамії, Понту й Бітинії. 187 В самій Італії за папою стало 60 єпископів, яких він скликав у жовтні 251 р. на Синод до Риму. З фрагментів листів папи до єпископа Фабіяна в Антіохії, який дещо вагався, видно причини незаконности вибору Новатіяна. При цій нагоді довідуємося, що в Римі було тоді 46 пресвітерів, 7 дияконів, 7 піддияконів, 42 читці, 52 остіярії та коло півтори тисячі вдів і убогих. 188

На основі цих даних дослідники приходять до висновку, що вже тоді могло бути в Римі коло 50 тисяч християн. Збереглися також два листи папи Корнилія до св. Кипріяна і дев'ять від св. Кипріяна до папи. Листи папи писані латиною, мовою «вульґаріс», натомість твори Новатіяна і всі його листи написані блискучую клясичною мовою Ціцерона, з ясним і проглядним стилем, а напр., його твір «Про св. Трійцю» своєю логічною побудовою може бути взором писання богословських творів. Не диво, що він здобув собі багато прихильників. 189

<sup>186</sup> S. Cypriani, De Ecclesiae Catholicae Unitate; *Idem*, Opera Omnia, Migne, P. L. vols. III-V; cf. Leclerq, H. L'Afrique chretienne, Paris, 1904; cf. Metzger, G., Die afrikanische Kirche, Tübingen, 1934.

<sup>187</sup> Eusebii, H. E., VII:5.

<sup>188</sup> Ibidem, VI:43.

<sup>189</sup> Opera Novatiani, Migne, P. L., III.

Папа Корнилій і св. Кипріян приймали до Церкви «слабодухів» з часу Декія, а Новатіян ні, коч його однодумці в північній Африці приймали їх навіть без накладання покути. В 253 р. зачалося переслідування Валеріяна й Галлієна (253—260) і папа Корнилій був засланий до Чентумчелє (Чівіта Веккія), і тоді ніхто з римлян не вирікся віри, бо св. Кипріян писав: «Одним серцем і одними устами Римська Церква зложила визнання своєї віри. Тепер виявилося, Найдорожчий Брате, що цю віру св. Апостол хвалив у тобі, бо вже тоді передбачав духа твоєї славної відваги і сили». 190 Влітку 253 р. папа Корнилій був замучений: йому стято голову під храмом Марса, а тіло поховано в склепі папів, де знайдено надгробний напис. 191

# 22. Св. Лукій І (253—254).

Лукій був сином Порфира з Люкки; він був пресвітером у Римі<sup>192</sup> і обраний наслідником папи Корнилія 19 жовтня 253 р. І папа Лукій був прогнаний на заслання, але по короткій відсутності він вернувся до Риму. З тієї нагоди писав до нього св. Кипріян: «Возлюблений Брате, ще так недавно я послав мої поздоровлення, коли Бог вивищив тебе керувати Церквою, і своєю ласкою післав тобі подвійну славу: єпископа й ісповідника. І знову поздоровляю тебе, твоїх друзів і цілу громаду, що завдяки милостивій і могутній опіці Господа ти вернувся із славою й честю, щоб його кошара знову мала пастиря, корабель капітана, а нарід свого провідника, що має ним рядити й вести. Це була виразна Божа воля на твоє повернення із заслання, а не на те, щоб засланого єпископа проганяти й позбавляти його Церкви; на те, щоб він вернувся до своєї Церкви і керував нею з іще більшим авторитетом. 193

У дальшій аргументації св. Кипріян порівнює папу до трьох юнаків в огненній печі, бо Бог зіслав страждання, щоб соромити єретиків і змусити їх замовкнути. Він показав, котра Церква істинна, котрі його єпископи, пресвітери і нарід, бо всі вони з'єднані любов'ю і переслідувані ворогами. Видно, що новатіян, яких св. Кипріян мав на думці, не переслідувано. З його іншого листа до папи Степана знаємо, що папи Корнилій і Лукій, та й він сам приймали до Церкви «слабодухів», накладаючи на них покуту. 191

У другому році володіння Валеріяна папі Лукієві відрубано голову 4 березня<sup>195</sup>, а тіло поховано на кладовищі Калікста, де знайдено надгробну плиту з грецьким написом «Лукіос». Папа Павло I (8 ст.) переніс його мощі до церкви св. Сильвестра, а пам'ять шанується 4 березня. 196

<sup>190</sup> S. Cypriani, ad Cornelium, Ep. IX.

<sup>191</sup> Northcote & Brownlow, op. cit., I, vl; cf. Loomis, p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1+2</sup> Liber Pontificalis, I, p. 153; cf. Jaffe, I, pp. 19-20; cf. Deinl, I, p. 211.

<sup>193</sup> S. Cypriani, Ep. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Idem, Ep. 18. <sup>195</sup> Loomis, p. 29.

<sup>196</sup> Rossi, I, pp. 62-70; cf. Deinl, I, pp. 211-212.

### 23. Св. Степан I (254-257).

Степан був сином римлянина Йовія і був архидияконом у Римі, і папа Лукій перед своїми муками передав у його опіку цілу Церкву, 197 а по смерті останнього був обраний його наслідником. І в його час ліяла схизма Новатіяна, а крім того відбувалися гарячі дискусії: чи хрищення вчинене еретиками дійсне. Вже Тертулліян писав, що воно недійсне і цей погляд прийнявся в Північній Африці в час єпископа Агриппіна. У Малій Азії по Синодах в Іконії і Синнаїді перехрещувано єретиків-монтаністів котрі поверталися до Церкви. І напр., коли один єпископ питався св. Кипріяна, чи треба перехрещувати новатіян котрі поверталися, то він відповів, що так. Папа Степан I загрозив їм відлученням, але на прохання св. Діонисія з Олександрії утримався від проголошення цієї загрози.<sup>198</sup> 255 року св. Кипріян зібрав Синод із 31 єпископами у Картаґені, і той Синод ухвалив перехрещувати єретиків, і про те були повідомлені єпископи Нумідії (70 лист св. Кипріяна), але Церква в Мавританії пього не робила і папа Степан I похвалив їх звичай, бо в Римі віддавна так роблено. Тепер св. Кипріян (навесні 256 р.) скликав Синод 71 єпископів і вони написали до папи, чому перехрещують єретиків (72 лист св. Кипріяна). У відповідь папа видав декрета, що на єретиків треба тільки покладати руки, тобто розрішати, а не перехрещувати. Декрет був заадресований до Церкви в Північній Африці, і там були гострі слова на адресу св. Кипріяна, бо сам він у листі до Юліяна жаліється, що його названо «зрадником правди». 199 1 вересня того року, в Картагені зібрався Синод 87 єпископів і на ньому прийнято думку св. Кипріяна, а до Риму вислано післанців із листом від Синоду (73 лист св. Кипріяна), але папа їх не прийняв. Св. Кипріян писав у тій справі до єпископа Фірміліяна в Кисарії Каппадокійській (75 лист св. Кипріяна), але й звідти не одержав відповіді.

Невідомо, на жаль, що сталося далі, бо в 257 р. знову вибухло переслідування. Згодом св. Августин говорить, що еретики, які хрестять ув ім'я Отця, і Сина і Святого Духа, хрестять дійсно і тоді не треба перехрещувати поворотців до Церкви. Видно, що декрет папи Степана був прийнятий.

Єпископ Фавстин з Ліону просив папу осудити Маріона з Арльсу, закидаючи йому новатіянську єресь, бо він не хотів приймати поворотців новатіян, але видно, що папа не скоро відповів, бо єпископи Ґаллії просили св. Кипріяна домогтися відповіді щодо тієї справи в Римі. 201 І мабуть папа вирішив цю справу, бо про неї вже не було чути. Подібною була справа єпископів Василіда і Маркіона з Еспанії, що були «лібеллятіці» (слабкодухи), тому їх не хотіли прийняти до Церкви. Вони обидва зверну-

<sup>197</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 153-54.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Eusebii, H. E., VII:4.

<sup>199</sup> Idem, Ep. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Benson, E. W., S. Cyprian, His Life, His Times, His Works, London, 1897, (8), p. 3; cf. Jaffe, I, pp. 20-21; cf. Hefele, I, p. 120; S. Augustini, De Baptisma, 1:7.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> S Cypriani, Ep. 19 et 17.

лися до Риму і були прийняті по накладенні покути. Також еспанські єпископи писали до св. Кипріяна.

Папа Степан I наказав, щоб до св. Літургії уживати окремих риз, і з цього можна догадуватися, що в час важких переслідувань можна було відправляти й без них, щоб легше приховатися від гонителів.<sup>202</sup> Папа Степан I був замучений у серпні 257 р. і похований на кладовищі Калікста, і щойно папа Павло I (8 ст.) переніс його моші до манастиря св. Степана.<sup>203</sup>

# 24. Св. Сикст II (257—258).

Сикст II був грек із Атен<sup>204</sup>. У Римі він був архидияконом, а життєписець св. Кипріян має його за «доброго і милостивого пастиря», хоча він і піддержав римську практику неперехрищування єретиків.<sup>205</sup> Валеріян заборонив проповідь Христової віри, але папа цього не слухав, тому в серпні 258 р. вийшов гостріший едикт, що засуджував єпископів, пресвітерів і дияконів на смерть.<sup>206</sup> І папа Сикст II упав його жертвою 28 серпня 258 р. Знаючи свій скорий кінець, він зібрав своє стадо 6 серпня на кладовищі Претекстата і там заохочував вірних до витримки в стражданні. Під час проповіді посіпаки імператора схопили папу, як він сидів на кріслі, і на ньому відтяли йомо голову. Разом із папою згинули диякони: Януарій, Вінкент, Феліціссімус, Агапіт та Степан<sup>207</sup>, а 10 серпня був замучений архидиякон Лаврентій, що був похований при Тибуртинській дорозі.<sup>208</sup>

Тіло папи Сискта II поховано на кладовищі Калікста, а біля гробу поставлено його скривавлене крісло. На самому місці обезголовлення ще в 7—8 ст. була каплиця, яку відвідували прочани. Пам'ять папи Сикста II і 6 дияконів згадується 6 серпня. По папі залишилися деякі листи.<sup>209</sup> Тут же згадаємо, що того самого року згинув мученицькою смертю св. Кипріян.<sup>210</sup>

#### Св. Діонисій (259—268).

Чернець і пресвітер у Римі, що за папи Степана І брав активну участь у суперечці про перехрещування єретиків. По смерті Сикста II майже ці-

<sup>202</sup> Liber Pontificalis, I, p. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Ibidem, I, pp. 155-56; cf. Loomis, p. 30. <sup>204</sup> Pontii, Vita S. Cypriani, XIV, cf. Deinl, III, pp. 132-133.

<sup>205</sup> S. Cypriani, Ep. XXX; cf. Healy, The Valerian Persecutoin, Boston-New York, 1905, pp. 176 seq.

<sup>206</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Rossi, II, pp. 87 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Loomis, p. 32.

 <sup>200</sup> Syxti II PP, Epp. in Migne, P. L., 5, pp. 79 seq.
 210 Проконсул Галлерій Максим відкликав св. Кипріяна із заслання до Картагени. Вранці 14 серпня він визнав, що він християнин і єпископ та відмовився

лий рік Петрів Престіл не був зайнятий. Тільки аж коли важка хвиля гоніння минула, 22 липня 259 року пресвітер Діонисій був обраний папою. За нього Ґаллієн повернув Церкві сконфісковані церкви й кладовища.<sup>211</sup>

Єпископ Діонисій з Олександрії писав про цього папу, що «він був світлий і чесний муж»<sup>212</sup>. Сам Діонисій, поборюючи сабелліян (монтаністів), ужив невірного вислову про Боже Слово-Логос та його відношення до Бога-Отця, і писав листи до єпископів Пентаполісу, яких копії послав до папи Сикста ІІ. У них він невірно назвав Бога-Отця словом «пойема»-створіння, різне субстанцією від Бога-Отця (ксенос — кат'узіян) — і ці слова згодом взяли до своєї єресі аріяни.<sup>213</sup> Папа Діонисій написав листа до Олександрії і там назвав згаданий вислів «безбожністю», хоч іншою від такої Сабеллія. Тоді св. Діонисій написав в своїй обороні два твори «Еленхос» та «Апологія» («Оправдання» й «Оборона»), про які згодом згадує св. Атанасій у своєму творі «Про засуд Діонисія».<sup>214</sup>

Св. Діонисій в «Обороні» вияснив, що ніколи не було часу, коли Бог не був Отцем, а Христос, бувши Словом, Мудрістю і Силою, також був вічно; Його ясність є така сама як у Світла, від якого Він роджений. Св. Діонисій каже, що «Трійця в Однині, а Однина в Трійці». Святий Дух є вічний і рівний двом першим Особам Пресвятої Трійці; Він є «гомоузіос» (консубстаціяльний) обом першим Особам. І це його навчання було згідне з традинією Апостолів. 215

Св. Діонисій з Олександрії, це — великий святець і глибокий мислитель із незвичайно широким знанням, а тому впливав на цілий Схід щодо збереження Апостольських традицій. Він незадовго перед своєю смертю в 264 р. поборював хибні погляди Павла з Самосати, єпископа Антіохії, що дав початок новій єресі на Сході. Церква шанує пам'ять св. Діонисія 17 листопада.

Про любов та зацікавлення папи Діонисія долею переслідуваних християн у Каппадокії свідчить факт, що папа збирав у Римі гроші на викуп християнських бранців від ґотів, про що згадує згодом св. Василій,

принести жертву божкам. Перед смертю він скинув із себе дальматику і казав дати 25 золотих катові, що має стяти його голову. Його безголове тіло було залишене цілий день на позорище поганам, аж увечері християни поховали його на кладовищі Макробія Кандидіяна на передмісті Мапалії. Такою смертю згинув св. Кипріян, Отець Церкви і перший єпископ-мученик Картаґени.

<sup>211</sup> Eusebii, VII:13.

<sup>212</sup> Ibidem, VII:7.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Діонисій з Олександрії навернувся з поганства у зрілому віці, а в часі переслідувань Декія ховався в Лібійській пустині. В 251 р. поборював з св. Кипріяном схъзму Новатіяна і своїми численними листами про покуту врятував Схід від схизми. Його підхід до єретиків був дещо лагідніший ніж св. Кипріяна. І коли папа Степан І осудив ухвали Синодів у Африці про перехрещування єретиків, то св. Діонисій просив його не відлучувати їх від Церкви. В тій самій справі він писав листи до пресвітера Діонисія в Римі, ще заки цей став папою. По св. Діонисію залишилося 7 листів до папи Сикста ІІ, і з них виходить, що його думка в справі перехрещування єретиків була така сама, як і Степана І.

<sup>214</sup> S. Athanasii, De Sententia Dionisii, V:13.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> S. Dionisii, Opera, Migne, P. G., X; cf. Harnack, I, pp. 409-27.

епископ Кесарії в Каппадокії, де, видно, пам'ять про милосердя папи жила.<sup>216</sup> За перебування на престолі папи Діонисія, єпископ Антіохії, Павло із Самосати, зачав ширити христологічну єресь, що відокремлювала Особу Христа-Логоса, Божого Сина, від Христа-Чоловіка, якого він уважав чимсь посереднім між Богом і людьми. Проти нього виступив найперше св. Ліонисій з Олександрії, а в 264—269 р. відбулися три Синоди, на яких єресь була осуджена. Євсевій оповідає, що Отці Синоду донесли папі про осудження Павла із Самосати<sup>217</sup>, але листа одержав його наслідник. Тіло папи Діонисія поховано на кладовищі Калікста. 218

#### 26. Св. Фелікс І (269—274).

Фелікс був римлянин, син Констанція; обраний на папу 5 січня 269 р. Він вислав відповідь Отцям Синоду в Антіохії про осудження Павла із Самосати, але ця відповідь у цілості не збереглася. Знаємо, що одну частину цього Листа-Енцикліки Отці читали на Вселенському Соборі в Ефесі в 431 р. і вона збереглася в його актах. 219

Папа Фелікс I був замучений 30 грудня 274 в часі Авреліянового переслідування і за одною вісткою він мав би бути похований у церкві при дорозі Аврелія, яку сам збудував<sup>220</sup>, а римський календар каже, що він був похований у катакомбах Калікста.<sup>221</sup> Вістка про його мучеництво і могилу при дорозі Аврелія походить із сплутання його імени з ім'ям мученика, що був там похований. «Книга Архиєреїв» згадує, що папа Фелікс I казав відправляти богослужби над гробами мучеників і ставити там престоли. Пам'ять папи Церква згадуе 30 травня. 222

#### Св. Евтихіян (275—283).

Євтихіян був сином Маріна з Тосканії, але, як вказує саме ім'я, був грек. Про його понтифікат не знаємо багато, хіба тільки те, що йому приписується запровадження благословення деяких земних плодів, квасолі й винограду. Не було мабуть зв'язане з срессю маніжеїв, котрі не хотіли їсти садовини, бо вона, мовляв, походить від принципу зла, а тому утримувалися від пиття вина, навіть і під час св. Літургії. Папа Євтихіян ви-

<sup>216</sup> S. Basilii, Ep. 20, Opera Omnia, Migne, P. G., XXIX-XXXII.

<sup>217</sup> Eusebii, VII:30.

<sup>218</sup> Liber Pontificalis, I, p. 157. 219 Mansi, IV, p. 1188; cf. Harnack, I, p. 659. 220 Liber Pontificalis, I, p. 158.

<sup>221</sup> Rossi, II, pp. 48 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Acta SS, Mai, VII, pp. 236 seq. cf. Deinl, II, pp. 203-204.

дав також деякі приписи шодо похорону мучеників, яких він сам поховав 342<sup>223</sup>. Нема ясних доказів, що він був мучеником, а римський календар має його ім'я між єпископами, хоч загально вважається його мучеником. Иого пам'ять Церква шанує 8 грудня, надгробну плиту папи віднайдено в катакомбах Калікста. 224

#### 28. Св. Кай (283—296).

Папа Кай походив із Дальматії і був сином Кая, та порядкував Церквою 12 років, чотири місяці і сім днів, як подається в Каталозі Ліберія. 225 Понтифікат папи Кая припадає на час короткої передишки перед переслідуванням Діоклетіяна (284—305). Обставина, що ім'я папи є тільки в списку єпископів Риму, вказувала б, що він не був мучеником. «Книга Архиєреїв» уважає його за ісповідника та приписує йому розпорядження, щоб усі єпископи переходили перше всі нижчі чини $^{226}$ . Він був похований у катакомбах Калікста.<sup>227</sup>

#### 29. Св. Маркеллін (296—304).

Маркеллін був римлянин, син Проєкта, і рядив Церквою вісім років.<sup>228</sup> За папи Маркелліна, Діоклетіян, уродженець Іллірії, з батьків невільників римського сенатора Ануліна, з простого неосвіченого легіонера вибився на становище вождя і був обраний на імператора для рятування імперії. Він узяв собі до помочі Максиміна, уродженця місцевости Сірміюм в Іллірії, а крім того ще двох цезарів: Констанція на Заході, та Галлерія на Сході (останній був його зятем). По скінченні перської війни всі вони з'їхалися до Нумідії на конференцію в справі християнства під кінець 302 р. і там ухвалили зницити Церкву в цілій імперії. В сам день Терміналіїв (божок границь), 23 лютого, 303 року зруйновано катедру в Нікомидії, а єпископа Антема, разом із численними вірними, замучено. Появилося кілька едиктів імператора. Напр., перший наказував палити всі священні книги<sup>229</sup>, а інші з 303-04 р. веліли ув'язнювати єпископів, священиків і дияконів, та змушувати їх приносити жертви божкам, а згодом це саме мусіли робити миряни. Хто не хотів, був замучений. Траплялися випадки, коли вимордовувано все населення даної місцевості<sup>230</sup>. І хоч сам

<sup>223</sup> Liber Pontificalis, I, p. 159; cf. Deinl, IV, p. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Rossi, II, p. 70; <sup>225</sup> Harnack, Chronologie, I, p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Loomis, p. 35. <sup>221</sup> Liber Pontificalis, I, p. 161. <sup>228</sup> Ibidem, I, pp. 6-7, 162-163. <sup>229</sup> Eusebii, VIII:2.

<sup>280</sup> Ibidem, VIII:11, 12.

Діоклетія уступив з трону в травні 305 р., переслідування тривало далі, гостріше на Сході під Галлерієм, і лагідніше на Заході під Констанцієм.

Папі Маркеллінові у другому році переслідування стято голову, як каже «Книга Архиєреїв»,<sup>231</sup> але Євсевій не подає його як мученика.<sup>232</sup> Сто років пізніше, в час завзятої суперечки з донатистами, їхній єпископ Петілліян із Константини (Чірти) висунув закид, немов би папа Маркеллін і римські пресвітери: Мельхіяд, Маркел і Сильвестер (три безпосередні наслідники папи Маркелла) в час переслідування заломилися, бо віддали священні книги гонителям. Одначе на спільному Синоді, що відбувся на розпорядження імператора Гонорія в Картагені, донатисти піддержали такий закид, але тільки проти двох дияконів у Римі: Стратона і Кассіяна. Інші закиди Петілліяна відкинув св. Августин в окремому творі, як безосновні.<sup>233</sup> Євсевій уважає папу ісповідником.<sup>234</sup>

Закиди донатистів знайшли відгомін у «Муках Маркелліна» (з 4 ст.) та в апокрифічній збірці актів Синоду в Синуессі (місцевість між Римом і Капуєю) в 303 р., на якому мав би відбутися суд єпископів над папою за його тимчасове заламання, хоч папи не осуджено, бо «перший престіл не може бути ніким суджений». В тих актах подається, що Діоклетіян, довідавшись про Синод, покарав смертю багато єпископів, разом із папою Маркелліном, 23 серпня 304 р.<sup>235</sup>

Видно, що в першій хвилі переслідувань дехто з духовних Риму заломався, напр., міг віддати гонителям священні книги, а це взяли папі за зле, бо, напр., Євсевій уважає папу ісповідником, а Теодорет каже, що папа держався в часі переслідування достойно<sup>236</sup>. І, врешті, св. Августин, що не мовчав про інші речі, не взяв би папи в свою оборону, якби він був дійсно заломився.

Папа Маркеллін був замучений у 304 р. і похований у склепі Крещента в катакомбах Прискилли при Салярійській дорозі, бо катакомби Калікста були сконфісковані префектом міста. Гріб папи був зареєстрований в «Епітоме місць св. Мучеників» і віднайдений біля гробу Крещента, але без жадного напису.<sup>237</sup> Його пам'ять Церква шанує 26 квітня.<sup>238</sup>

#### Св. Маркел (308—309). *30*.

Папа Маркел був син римлянина Маркелла. Він був обраний на папу в травні або червні 308 р.239 З факту, що Петрів Престіл майже чотири ро-

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Loomis, p. 36. <sup>232</sup> Euschii, VII:32.

<sup>233</sup> S. Augustini, Contra litteras Petilliani, II:202: "Ipse scelestos et sacrileges fuisse dicit; ego innocentes fuisse respondeo."

<sup>234</sup> Eusebii, VII:32: "hon kaj auton kat'elapsen ho diagmos".
235 Hefele, I, pp. 143-144; cf. Baronii, Annales, ad an. 302, nr. 18.
236 Theodoreti, Historia Ecclesiastica, I:2, Migne, P. G., 82.

<sup>287</sup> Rossi, I, p. 176.

<sup>238</sup> Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise, II, p. 92; cf. Acta, SS, April, III, pp. 412-415. 239 Liber Pontificalis, I, pp. 6-7.

ки був незайнятий, виходить, що переслідування тривали і за Максентія (володів від жовтня 306 р.).

Папа Маркел поділив церковну адміністрацію в Римі на 25 округ, якими управляли пресвітери. Вони наглядали за катехуменами, накладали покути на каянників, хоронили вмерлих і відправляли богослужби в честь мучеників. Папа заклав нове кладовище при Салярійській дорозі, напроти катакомб Прискилли<sup>240</sup>, бо кладовище Калікста було сконфісковане.

Видно, що накладені папою покути для «слабкодухів» були гострі, бо пізніша традиція говорить, що вони збунтувалися під проводом одного відступника, а імператор Максентій наказав папу ув'язнити (кінець 308 або поч. 309) і папа скоро вмер. «Муки» Маркелла (5 ст.) розказують, що папа відмовився зложити свій єпископський сан та принести божкам жертву. а тому був засуджений на каторгу при будові доріг, де вмер 16 січня і був почитаний святим.<sup>241</sup> Це потверджують «Поховання єпископів» та Каталог Ліберія. Папа був похований на кладовищі Прискилли<sup>242</sup>, а пам'ять його шанується 16 січня.

#### 31. Св. Евсевій (309).

Цей папа керував Церквою чотири місяці,<sup>243</sup> і за нього тривало й далі замішання в Римі з причини занадто суворих покут, тому папа їх дещо злагіднив, опершись на практиці з часу переслідування Декія. В Римі була якась партія Геркалія, що виступала за злегшення покути.

З епітафу папи Дамаза виходить, що незгода й бунт у місті були такі сильні, що імператор Максентій наказав заслати папу Євсевія на Сицилію, разом із згаданим Гераклієм. Там папа скоро вмер, а його тіло було перевезене до Риму за його першого наслідника і поховане на кладовищі Калікста,<sup>244</sup> яке знову було повернене Церкві.<sup>245</sup> Папу Євсевія шанують як мученика 26 вересня. 246

#### 32. Св. Мельхіяд або Мільтіяд (311—314).

Цей папа походив із північної Африки і був обраний 7 липня 311 р.<sup>247</sup> За нього Перква одержала свободу едиктами імператорів, але на Сході під Максиміном переслідування тривало далі.<sup>248</sup> Св. Августин каже, що

<sup>240</sup> Ibidem, I, p. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Rossi, II, pp. 204-205.

<sup>242</sup> Acta SS, Januarii, II, p. 369. <sup>243</sup> Liber Pontificalis, I, p. 167.

<sup>244</sup> Loomis, p. 40.

Rossi, II, p. 191.
 Acta SS, September, VII, p. 265; cf. Deinl, III, p. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Liber Pontificalis, I, p 9, 168.

<sup>248</sup> Eusebii, VIII: 9.

папа делегував двох дияконів: Стратона й Кассіяна, що мали перебрати сконфісковане церковне майно в Римі, отже в Римі вже була свобода.

По перемозі Костянтина над Максентієм під Мульвійським мостом 27 жовтня 312 р., він навернувся на християнство та надав цілій Церкві свободу, але залишив собі титул «Понтіфекс Максімус». Імператор Костянтин передав папі Лятеранську палату, що стала резиденцією папів аж до XIV ст. При ній була збудована велична базиліка св. Івана Хрестителя, що в своїй головній основі залишилася незміненою й досі.

Медіолянський едикт імператора Константина з 313 року дав Церкві упривілейоване становище в державі. В Лятерані відбувся Синод (2 жовтня 313 р.) і на ньому була закінчена справа з донатистами в Африці. Знаємо, що папа Мельхіяд заборонив постити в четверги й неділі, бо тоді постили єретики й погани в индав розпорядження, щоб освячену папою св. Євхаристію розношено по церквах Риму. Такий звичай був у Римі і пізніших часів.

Папа Мельхіяд умер 10 або 11 січня 314 року та був похований на кладовищі Калікста й був шанований як святий<sup>252</sup> за Мартирологією Єроніма 11 січня, але тепер це робиться 10 грудня. Смерть папи Мельхіяда закінчує важкий, але світлий період історії Церкви та життя й діяльности папів у катакомбах, а його безпосередній наслідник відкриває нові сторінки великого росту Церкви та її внутрішнього очищення й консолідації.

На закінчення цього періоду історії життя й діяльности папів треба сказати, що в часи важких переслідувань саме поняття «Церква» було тісно зв'язане з авторитетом єпископів, які пильно дбали про непорушне збереження Апостолських традицій кожен у своїй єпархії, а як треба було збиралися на Синоди провінцій, на яких, звичайно, головували єпископи чільного міста. Одначе, всі єпископи цього періоду не тратили з очей вселенське значення Церкви й у важкі хвилини завжди гляділи в бік Петрового Престолу в Римі, бо в ньому бачили символ вселенськости Церкви й найкращу запоруку її єдности. Це становище, як ми згадали, найкраще уточнено в писаннях св. Кипріяна, верховного пастиря північно-африканської Церкви, яка в цьому періоді виказала найсильніші тенденції зберігати свою якнайширшу автономію. З тих причин його свідоцтво про першенство папів у Церкві в цьому періоді має особливе значення.

Римські єпископи, наслідники св. Апостола Петра, від самих початків мали глибоку свідомість своєї відповідальности за цілість усієї Церкви, коч не мішалися до справ внутрішнього розпорядку поодиноких Церков-Єпархій, але вважали своїм найважливішим обов'язком пильнувати чистоти навчання віри згідно з Апостольським переданням, та дотримання єдности, миру й любови між усіма християнськими громадами.

Бувало, що папи втручалися безпосередньо у внутрішні справи громад та загрожували навіть відлученням їх від єдности «святих», але це дія-

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Hefelc, I, pp. 199-200.

Liber Pontificalis, I, p. 168; cf. Loomis, pp. 40-41.
 Duchesne, Christian Worship, 1903, London, p. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Rossi, II, pp. 188 seq.

лося тоді, коли якась особа чи церковна громада порушувала Апостольські традиції й спричинювала заколот і неспокій. Цей обов'язок і право Петрового Престолу в Римі визнали всі і ніде немає згадки, щоб якийсь єпископський престіл, навіть Апостольського походження, проти цього виступав або таке найвище право собі приписував.

Треба підкреслити ще й те, що це право наслідників св. Петра не було прив'язане до особи одного чи другого папи, але до Римського Престолу, бо напр. у випадку смерти одного папи всі справи християнських громад чи осіб, що надійшли до Риму, вирішував його наслідник із повним авторитетом, а всі заінтересовані єпископи чи громади це вирішення приймали.

Таким чином церковна організація започаткована Апостолами, що для більшої справности була й собі поділена відповідно до адміністративного поділу імперії, в цьому періоді життя Церкви сильно закріпилася, а кров Апостолів і численних мучеників надала тій організації риси тривалости й незмінности. Церква св. Петра в Римі була визнана безастережно першим престолом у Вселенській Церкві, бо в усіх християн була глибока свідомість, що Римській Церкві св. Петро передав усю свою владу і права, які одержав від самого Спасителя.

#### другий розділ

# СВОБОДА ЦЕРКВИ, ЗАКРІПЛЕННЯ ЇЇ НАВЧАННЯ Й ОРГАНІЗАЦІЇ

Перше ніж приступимо до обговорення діяльности папів у цьому періоді, згадаймо, що під кінець ІІІ ст. римська держава переживала свій духово-моральний та соціяльно-економічний занепад, що спричинив часті внутрішні (громадянські) війни. Вже Діоклетіян, безсумнівно здібний державний муж, розпочав деякі реформи, що мали поліпшити цей стан. Він, перш за все, висунув ідею, т. зв. тетрархату: державою мали керувати два імператори, — один на Сході, а другий на Заході, й обидва вони мали собі прийняти спів-імператорів. Від Сенату відібрано було давні права, а вся адміністрація була відділена від війська й передана цивільним урядовцям, відповідальним перед імператорами. Для легшої контролі він поділив цілу державу на 12 «єпархій».

Костянтин Великий пішов іще далі. Він створив чотири понад-єпархії, т зв. префектури: 1) Префектура преторіо пер Орієнтем: Єгипет, Схід, Понт, Азія і Тракія; 2) Префектура преторіо пер Іллірікум: Дакія й Македонія; 3) Префектура преторіо пер Іллірічі, Італіє ет Афріче: Італія, лат. Африка, Дальматія, Паннонія, Норікум і Ретія; 4) Префектура преторіо Галльорум: Брітанія, Галлія, Еспанія й Мавретанія.

При цій реорганізації територій Італія втратила своє давнє упривілейоване становище і відтепер мусіла платити податки, як і всі інші провінції. Натомість Рим і Константинопіль, осідки обох імператорів-августів, мали своїх окремих префектів (епархос тес полеос), що користувалися особливими привілеями.

Для рятування держави від економічної руїни була проведена реформа податкової системи-аннона: податки мали бути побирані від «юґум» (одиниця нерухомого майна) і від «капут» (поголовне) і таким чином податковий тягар був скинений на вбоге населення, з якого рекрутувалися християни.

Костянтин Великий, крім того, провів реформу валюти, оперши її на золотому «соліді» $^1$  і ця валюта вдержалася на протязі тисячі років, дарма,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Один «солід» мав 4.48 гр. золота, отже 72 соліди мали вартість 1 фунта золота; один солід мав 24 срібних «селікви» (одна селіква мала 2.24 гр. срібла).

що західньо-римська імперія впала під кінець V ст. Згодом на Сході солід називався «неомізмою» або «гіперпіроном».

Костянтин Великий відчув своїм генієм, що всі реформи не врятують держави, якщо не наступить її духово-моральне переродження, а цього не могло дати безморальне поганство, що завело нечуване перекупство й хабарництво в установах та здеморалізувало і зруйнувало аристократію, яка була в проводі держави. Він бачив, що єдиною силою, котра могла врятувати державу від неминучого розпаду, була християнська релігія, а тому й наважився дати їй свободу.

Одначе римська держава від початку свого існування опирала свою силу на поганстві, а імператор був не лише найвищий поганський жрець, але вважався напів-божком. І тепер Константин Великий, запевнивши християнській релігії свободу й опіку держави, не зразу усунув всі поганські впливи й звичаї в державі; напр., він сам брав участь у торжествах божка-сонця, залишив собі титул «найвищого жерця», а вівтар богинперемоги був усунений з будинку римського Сенату щойно його сином Констанцієм. Еклектичні тенденції поганства в державі спричинили поганську реакцію в час імператора Юліяна відступника (361—363) та ще одне переслідування Церкви, з наміром її знищити.

І коли Церква своєю діяльністю здобувала собі визнання й підтримку держави, то рівночасно зростала небезпека вмішування імператорів у її внутрішні справи, бо напр. сам Константин Великий говорив проповіді своїм урядовцям та духовним особам, а його сини підтримували єретиківаріян і тим утруднювали працю церковній ієрархії, включно з папою в Римі.<sup>2</sup>

Крім того сталася ще одна зміна, котра згодом вплинула на загострення церковних відносин. У наслідок загрози перської династії Сасанідів і необхідности обороняти густозаселений і багатий Схід, Константин Великий, що не знав добре Риму і не почував до нього прив'язаности, ставши самодержавцем, вибрав малознане місто Візантію над Босфором і в 324—330 р. перебудував його на столицю держави. Цим своїм вирішенням він довершив дійсний поділ держави на дві частини, що мало великий вплив на дальший розвиток церковних відносин. Єпископи нової столиці, заохочені й піддержані своїми імператорами, дуже скоро виставили домагання мати виключний вплив на церковні справи цілого Сходу. Впродовж майже тривікового переслідування Церкви поганською адміністрацією, у ній закрішвся, заведений Апостолами, ієрархічний та територіяльний порядок, тому такі домагання єпископів Візантії впровадили замішання. Християнські громади зберегли живу Апостольську традицію, а разом із нею й велику пошану до верховного Апостола св. Петра, якому Христос передав

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Про всі ці справи дивись: Bury J. B. A History of the Later Roman Empire from Arcadius to Irene (395-800), London, 1889, I, pp. 28 seq; cf. Ostrogorsky, G. History of the Byzantine State, Rutgers Univ. Press, New Brunswick, 1957, pp. 33 seq; cf. Gerland E. Byzantion und die Gründung der Stadt Konstantinopel, in Byz. u. Neugr. Jahrbuch, 10, (1933), pp. 93 seq; cf. Ensslin, W. The reforms of Diokletian, in Cambr. Anc. Hist., 12, (1939), pp. 383 seq; cf. Burckhardt J. Die Zeit Konstantins des Grossen, Leipzig-Berlin, 1936.

ключі царства небесного. Ця пошана і всі права перейшли й на його наслідників у Римі, які, як ми бачили, навіть у часи переслідувань, коч і не мали повної можливости тієї влади виконувати, мали проте вирішальний голос у всіх важливих справах Церкви. З хвилиною ж досягнення свободи, почали наростати нові проблеми догматичного й дисциплінарного характеру, що вимагали скорого вирішення. В періоді від Константина Великого й аж до наїзду т. зв. варварських народів на римську державу, яких жертвою впала західньо-римська частина держави, не зважаючи на великі внутрішні труднощі, папи виконали свою найвищу пастирську владу, і її ціла Церква визнавала та їй корилася.

### 33. Св. Силвестер (314—335).

Папа Силвестер був син римлянина Руфіна і правив Церквою від смерти папи Мельхіяда аж до 31 грудня 335 року, отже майже двадцять один рік. Константин Великий наділив Церкву різними наданнями та посілостями, але його вплив на церковні відносини був такий великий, що папа діяв немов у тіні великого імператора. Щоправда, «Життя св. Силвестра», що дійшло до нас грецькою й сирійською мовами, подає досить вісток про папу, але в ньому багато леґендарних елементів. Ці прогалини доповнюються в інших пам'ятниках.

Досі, навіть серед жорстоких переслідувань, єпископи поодиноких провінцій, де появлялися єретичні блуди, опираючись на Апостольські традиції, осуджували єресіярхів на своїх Синодах та просили папів про затвердження своїх ухвал, і щойно після того ті ухвали набирали вселенського значення. Це ми бачили на Синодах у Картагені, Антіохії, Олександрії, Гіппо, не кажучи вже про саму Італію чи Ґаллію.

В час папи Силвестра I на Сході знову з'явилася грізна єресь, звана аріянством. Арій заперечував правду віри про Божество Ісуса Христа, дуже виразно підкреслене в синоптичних Євангеліях, а найвиразніше з св. Євангелиста Івана, який розпочинає своє Євангеліє чималим вступом про Христа-Логос, Боже Слово, Божого Сина, що прийшов із небес і поселився між людьми, щоб учинити їх Божими синами. Папа Діонисій виклав своє навчання в тій справі у листі до єпископа Діонисія з Олександрії, який у своїх творах «Еленхос» і «Апологія» ужив слова «гомоузіос», тобто єдиносущний, на означення, що Христос, Друга Особа св. Трійці, є консубстанціяльна, тобто рівна Богові-Отцю. Павло з Самосати, занадто світський єпископ Антіохії, був засуджений своїми власними єпископами на Синодах у Антіохії 264, 268 і 269 років, саме через своє хибне навчання, яке позбавляло Особу Христа тієї рівности з іншими Особами св. Трійці,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Liber Pontificalis, ed. Duchesne, I, p. 170; cf. Loomis, p. 41; cf. Vita S. Sylvestri, in Concilia. Omnia tam Generalia quam Particularia, ed. Surius, Cologne, 1957, VI, pp. 1173 seq.

бо Павло наважився говорити, що Христос-Чоловік був піднесений до Божества щойно через свої заслуги задля викуплення (визволення від гріху) людського роду.

Тепер цю головну думку Павла з Самосати перейняв Арій, за походженням лібієць, вихований в Антіохії та шкільний друг єпископа Євсевія з Нумудії. Бувши пресвітером в Олександрії, Арій обвинувачив свого єпископа, св. Олександра, немов би той навчав, що Бог-Син є тотожній із Богом-Отцем, і за це був засуджений на Синоді єпископів 321 року. Арій утік до Кесарії і там єпископи Малої Азії взяли його в свою оборону. Вони скликали Синоди в Палестині й у Бітинії, які відкинули ухвалу Синоду в Олександрії. З цього зачалася на Сході богословська суперечка, що загрожувала Церкві розбратом.

Константин Великий, після своєї перемоги над Ліцінієм у 324 році став самодержцем і забажав відновити в Церкві мир. Сам він не був богословом і навіть не знав грецької мови, а тому мало визнавався на богословськофілософських справах, а зрештою, тоді він був ще катехуменом (новонаверненим), тому покладався на поради еспанського єпископа Гозія, за якого допомогою вже був вирішив успішно справу донатистів. Отож він вислав єп. Гозія з листом до Олександрії, бо св. Олександер найбільше поборював Арія. Одначе на тамошньому Синоді не дійшло до згоди, тому імператор постановив скликати всіх єпископів Сходу на загальний Собор і там вони мали вирішити справу Арія.

На Собор до Нікеї в 325 р. за Євсевієм прибуло 250, а за Созоменом 320 Отців, а між ними деякі й з-поза імперії, напр. із Персії, та Теофіль із Готії. Натомість св. Атанасій і Григор із Кесарії подають 318 Отців і це число загально визнається. Євсевій не згадує про папу Силвестра І, може тому, що в «Житті Константина», де він про те пише, і яке являє собою панегірик імператорові, хотів йому приписати всю заслугу за скликання Собору. Одначе, з факту, що на Соборі головував єпископ Гозій і два інші папські леґати-пресвітери Віт і Вінкент, чиї підписи на деяких рукописах є на першому місці, треба припустити, що папа не тільки дав свою згоду, але й свої вказівки, бо в Римі навчання про Божество Ісуса Христа було вже вияснене папою Діонисієм до єпископа Діонисія в Олександрії. Ґелазій із Сизики твердить, що єпископ Гозій головував на Соборі від імени папи Силвестра І.5

Зрозуміла річ, що більшість Отців були із Сходу, бо там зачалася й ширилася згадана суперечка. Із західніх Отців, крім єпископа Гозія і папських леґатів, були єпископи: Кекиліян із Картагени, Марко з Калябрії. Нікосій з Діону та Домн із Паннонії. Найвидатнішими Отцями Собору були св. Олександер із Олександрії, Євстатій з Антіохії, св. Микола із Мир у Лікії, Макарій із Єрусалиму, Євсевій із Нікомидії та молодий диякон із

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eusebii, Vita Constantini, III:6, ed. Heikel, I. A, Leipzig, 1902; cf. Sozomenes, Historia Ecclesiastica, I:17, in Migne, P. G., vol. 67, pp. 843 seq; cf. Hefele, Konziliengeschichte, I, pp. 288-91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gelazii Syzycensis, Commentarii Actorum Concilii Nicaeni, in Mansi, II, p. 759; idem, Syntagma, II:5, in Labbe-Coletti, Concilia, II, pp. 117 seq.

Олександрії, Атанасій, якого ім'я незадовго мало стати голосним у цілій Церкві.

Собор зачався в Нікеї 20 травня 325 року, а сам імператор Константин Великий прибув на нього 14 червня і виголосив до Отців свою промову латиною. Отці викликали на Собор самого Арія, бо йому найзавзятіше противилися ісповідники, що вийшли живими з останніх переслідувань.

19 червня був укладений символ віри, що звучав: «Віримо в одного Бога Отця Вседержителя, Сотворителя усього видимого й невидимого. В одного Господа Ісуса Христа, Єдиного з Отцем, то є від єства істоти Отця, Бога від Бога, Світло від Світла, істинного Бога від істинного Бога, родженого, не сотвореного єдиносущного (грецькою мовою: «гомоузіон то патрі»), через якого все сталося на небі й на землі; він для нас і для нашого спасіння зійшов з неба, воплотився і став чоловіком, терпів і воскрес третього дня і вознісся на небо і прийде судити живих і мертвих. І (віримо) в Святого Духа. Тих, які кажуть, що був час, коли Його не було, або що Він не був перед своїм народженням, або що був створений з нічого, або що Він є іншого єства чи істоти (як Отець); або що Божий Син був сотворений чи змінний, або що був предметом зміни, — тих усіх Католицька Церква відлучує».6

Цього символу віри спершу не хотіли підписати п'ять єпископів, але. врешті, впертими залишилися тільки єп. Теон із Мармарики і Секунд із Птоломеїв, тому були прокляті і заслані до Іллірії, разом із єресіярхом Арієм та його найближчим прихильником, єпископом Євсевієм із Нікомідії та Теоґнісом із Нікеї, а їх писання були спалені.

Всього цей Перший Вселенський Собор уклав 20 правил-канонів:7 1) про оскоплювання, приймання та усування духовних: 2) приписи для свячень (доручалося чинити без поспіху); 3) заборонено самотнім духовним жити разом із жінками; 4) установлено правила для вибору та свячень епископів» 5) установлено кару відлучення; 6) визнано патріярхальні права Риму, Олександрії й Антіохії; 7) підкреслено пошану до єпископа Єрусалиму; 8) осуджено західніх схизматиків новатіян; 9) коли свячення духовних вважати за недійсні; 10) знедійснення висвячень віровідступників; 11) установлено покуту для відступників у час переслідування Ліцінія; 12) установлено важчий рід покути для помічників Ліцінія; 13) відступників можна прийняти до Церкви тільки в годину смерти; 14) інша покута для відступників-катехуменів (новонавернених, що готуються до хрищення: або «оглашенних»); 15) єпископи, пресвітери й диякони не можуть самовільно переходити від церкви до церкви; 16) це саме стосується й до кандидатів духовного стану, а єпископ не може висвячувати чужого підданого. 17) кандидатам духовного стану забороняеться позичати гроші на відсотки; 18) диякони підлягають пресвітерам; 19) установлено норми, як приймати до Церкви однодумців Павла із Самосати; 20) в усі неділі від пасхи до Пятидесятниці треба молитися стоячи. На Соборі була також прийнята практика святкування Пасхи в неділю.

<sup>6</sup> Hefele, op. cit., I, p. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibidem, I, pp. 333 seq.

З огляду на те, що шосте правило дуже скоро стало суперечним, подамо його текст в українському перекладі: «Старовинний звичай, що був у Єгипті, Лібії і Пентаполісі, а іменно, що єпископ Олександрії над усіма тими (провінціями) має зверхність, подібно як і римському єпископові належить така сама влада (відношення). Так само і в Антіохії і в інших провінціях (єпархіях) і церквах їхні права мають бути збережені. Нехай буде відомо, що коли будь-хто без згоди митрополита (патріярха) став єпископом, великий Собор не визнає такого єпископом. Якщо ж був спільний вибір усіх, що одноголосно був роздуманий і згідний з церковними законами, а двоє або троє противляться через особливу охоту до сперечання, хай тоді голос більшости буде правосильний».

Як видно з тексту правила, тут ішлося більше про права патріярхів щодо їхнього впливу на вибір єпископів, а причиною цього був спір у Єгипті. Правило не говорить про першенство папи над цілою Церквою, бо в той час ніхто в тому не сумнівався, але про свячення єпископів всередині трьох патріярхатів. В тому часі ця власть єпископів Риму простягалася на цілий Захід, тобто на префектури: 1) Італії, Ілліріку і латинської Африки; 2) Ґаллії (Ґаллія, Брітанія, Німеччина, Бельгія, Еспанія); 3) та Іллірікум (Македонія й Дакія). Ця остання за імператора Теодосія Великого (в 378 р.) адміністративно була приділена до східньої частини імперії, але з ієрархічного погляду залишилася далі під зверхністю Риму. Однак це правило дало привід єпископам Візантії, що в час Собору в Нікеї були суфраганами (заступниками) митрополита Гераклеї, домагатися для себе більших прав на сході тому, що їхнє місто стало столицею східньої частини імперії.

За папи Сильвестра I в Римі збудовано такі церкви: св. Івана в Лятерані, св. Петра над його гробом у Ватикані, св. Хреста й інші над гробами мучеників, напр., св. Еквітія біля Діоклетіянових терм, як також і церкву в катакомбах Прискилли, де було поховане тіло папи Силвестра І. Його пам'ять шанують Західня й Східня Церкви 31 грудня. «Книга Архиєреїв» подає довгий список дарів та нерухомостей наділених від імператора Костянтина Церкві, не лише в самому Римі, але й по різних частях імперії. Одначе т. зв. «Даровизна Костянтина», на яку покликалися в середні віки, була фальсифікатом.

# 34. Св. Марко (336).

Марко був син римлянина Пріска, а на папу був обраний 18 січня 336 року, однак 7 жовтня того ж самого року він умер. Євсевій у своїй хроніці згадує, що імператор Костянтин, закликаючи єпископів до осудження донатистів, писав илсти до папи Мельхіяда й Марка, отже можливо, що

<sup>8</sup> Ibidem, pp. 359, 276-431; cf. Jaffe, Regesta, I, pp. 28-30; cf. Liber Pontificalis, I, pp. 9, 170-201.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Loomis, op. cit., pp. 42-71.

це був пізніший папа Марко.  $^{10}$  За «Книгою Архиєреїв» папа Марко мав дати палліюм єпископові Остії біля Риму й розпорядився, що він має співвисвячувати новообраних папів.  $^{11}$  Св. Августин потверджує, що єпископ Остії мав цей почесний обов'язок, але не згадує нічого про палліюм $^{12}$ , про який чуємо більше аж у V—VI ст.

В час короткого понтифікату папи Марка була збудована церква св. Марка в «Палячіні» й інша в катакомбах, звана Бальбіно, між Аппійською й Ардеатинською дорогами. Папа одержав від імператора землю і внутрішнє устаткування для обох церков. <sup>13</sup> Папа Марко був похований у церкві Бальбіно<sup>14</sup>, а його пам'ять шанується 7 жовтня.

#### 35. Св. Юлій I (337—352).

Юлій був римлянин, син Рустика, і був обраний на папу 6 лютого 337 року, отже по чотирьох місяцях незайнятости Петрового Престолу. 15 Можливо, що це сталося в наслідок умішування цивільної адміністрації в справи Церкви по смерті імператора Костянтина. Знаємо, що його син Констанцій усунув з Константинополя єпископа Павла, а на його місце поставив епископа Євсевія з Нікодимії, відлученого в Нікеї за підтримування єресі Арія. Отже не виключене, що Констанцій впливав на свого брата Констанса, щоб у Римі посадити папу, прихильного Аріянам. Єпископ Євсевій із Нікодимії, що охрестив Костянтина Великого на смертному ложі (Костянтин умер 22 травня 337 року), мав великий вплив на Констанція, бо за його впливом ще в 328 році Арій був відкликаний із заслання та одержав дозвіл вернутися до Олександрії, а св. Атанасій, що в тому самому році став патріярхом Олександрії, одержав наказ прийняти Арія до єдности з Церквою. Одначе Атанасій відмовився це вчинити, тому аріяни на свому Синоді в Тирі (335 р.) скинули його з престолу, $^{16}$  і цей засуд був затверджений імператором.

Св. Атанасій був засланий до Ґаллії, де пробув аж до 337 р., тобто до проголошення загальної амнестії по смерті Костянтина Великого. І можна допустити, що ця посилена акція аріян вплинула на імператора, а через

<sup>10</sup> Eusebii H. E., X:5; cf. Langen, Geschichte der römischen Kirche, I, pp. 395 seq.

<sup>11</sup> Liber Pontificalis, I, p. 202.

<sup>12</sup> S. Augustini, Brevic. collationis, III:16.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Grisar, Das römische Pallium und die ältesten Liturgischen Schärfen (in Festschrift des deutschen Campo in Rom), Freiburg, 1897, pp. 83-114.

<sup>14</sup> Rossi, op. cit., I, pp. 180 seq.

<sup>15</sup> Liber Pontificalis, I, р. 205.

16 Hefele, I, рр. 360-371; св. Атапасій, званий «Отцем православ'я», уродився в Олександрії, к. 295 р., і був високо освічений в усіх тодішніх науках. Він дуже талановитий, та з кришталевим, невгнутим характером. 318-323 років написав він твори «Проти потан» і «Розмову про Втілення», а на Соборі в Нікеї мав великий вплив на осудження аріян. Перебуваючи на засланні в Горішньому Єгипті, він написав «Апологію до Констанція», «Апологію першого скитання», «Листи до монахів», та «Історію аріян». Його твори надруковані в Мінь, Гр. Патрол., томи 25-28.

те й на припізнення вибору нового папи. Папа Юлій показав себе безкомпромісовим оборонцем Апостольського навчання, проголошеного на Соборі в Нікеї. Аріяни знов усунули св. Атанасія і на його місце поставили арінина, а сам Атанасій мусів переховуватися, але водночає він вислав до Риму своїх післанців, що завезли папі ухвали египетських єпископів, які його оправдали. Папа скликав Синод до Риму і запросив на нього східніх єпископів, противників св. Атанасія, але вони скликали свої Синоди, і там св. Атанасій був ще раз осуджений ними, а на його престіл поставили єп. Григора з Каппадокії.

Римський Синод, що відбувся в церкві св. Віта (340—41), оправдав св. Атанасія і превернув йому престіл в Олександрії. Папа повідомив про те східніх єпископів, ганячи їх поступовання, бо «якби навіть єпископ Олександрії провинився в чомусь, то треба було наперед звернутися в тій справі до єпископа Риму, а не братися самим його судити, — писав папа, — чи не знаєте звичаю, що найперше треба писати до нас, а вже звідси вийде справедливе рішення». 17

Св. Атанасій був особисто на Синоді в Римі і, як західній імператор Констанс вплинув на Констанція, щоб справу з аріянами закінчити на Соборі, то св. Атанасій їздив до єпископа Гозія в Еспанію. За благословенням папи Юлія до Сардики був скликаний Собор у 342—43 р. Єпископ Гозій, та пресвітери Архідам і Філоксен, і диякон Лев, були іменовані папою головувати на Соборі.

До Сардики зібралося 96 західніх Отців, а східні були в меншості. 18 І вони, знаючи, що св. Атанасій та інші оборонці Нікейського символу будуть оправдані й повернені на свої престоли, виїхали із Сардики, заявляючи, що «один Собор не може касувати рішення другого». 19 Вони зібралися в Філліпополісі і там провадили свої наради, укладавши символ віри, який назвали «Символом віри з Сардики».

Отці Собору в Сардиці клали «Символ віри» проти аріян та схвалили 20 дисциплінарних канонів-правил про суди над єпископами й духовними та про право кожного апелювати до папи. Ці правила були затверджені папою Юлієм I, а їх акти були долучені до актів Нікейського Собору, без окремого наголовку. Вони стали основою права, на яке покликалися єпископи й духовні, звертаючись до Риму в разі їх несправедливого осудження. Ухвали цього Собору в старовину вважалося нарівні з іншими Вселенськими Соборами. 20

По смерті єп. Григора св. Атанасій вернувся до Олександрії (346 р.), а папа в свому посланні до мирян висловив велику радість із приводу повороту їх святого єпископа. Рівночасно папа прийняв до єдности з Церквою двох аріян, Урсакія й Валенса, які покаялися, прийняли Нікейський символ віри та особисто виголосили в Римі католицьке ісповідання віри й були папою формально прийняті до Церкви.

<sup>20</sup> S. Athanasii, Apologia contra Arianos, cap. I; cf. Mansi, op. cit., III, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> S. Julii I PP, Ep. ad Antiochenos, XXII; cf. Hefele, I, pp. 500-501.

 <sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibidem, pp. 533 seq.
 <sup>19</sup> Duchesne, Histoire, II, pp. 215 seq; cf. Funk, Die Echtheit der Kanonen von Sardica,
 Paderborn, 1907 (in Kirchl. Abh. u. Untersuch.), 3, pp. 159-217.

В час папи Юлія І була збудована церква Богородиці на Затибр'ю, як також і церква св. Юлія (теперішня св. Апостолів) та три інші церкви в катакомбах при дорогах Аврелія, Флямінія і при дорозі до Порто.<sup>21</sup>

Папа Юлій I умер 12 квітня 352 р., а його тіло було поховане на кладовищі Калеподія при дорозі Аврелія, і його незабаром стали уважати за святого. За папи Іннокента І його мощі були перевезені до перкви Богородиці на Затибр'ю, а папа Юлій II звелів, щоб його пам'ять шановано в день його смерти.<sup>22</sup>

#### 36. Св. Ліберій (352—366).

Ліберій був дияконом у Римі, а на папу був обраний 17 травня 352 р.<sup>23</sup> По смерті західнього імператора Констанса, самодержцем імперії став Констанцій, який задумав погодити аріян із Церквою, а тому знову виступив проти св. Атанасія, що по смерті свого противника Григора в 345 р. посідав патріярший престіл в Олександрії. Папа Ліберій, як і його попередник, домагався разом з спископами Італії, щоб справу аріян іще раз розглянено на Соборі, і з тією метою вислав своїх легатів до Галлії. До Арльсу був скликаний Собор 350 р., але на ньому порядкували згадані єпископи Урсакій і Валенс, що знову запали в аріянство. Папські леґати, між якими був учасник Собору в Нікеї, пресвітер Вінкент, не були допущені до голосу й їх змушено дати згоду на поновне осудження св. Атанасія, при чому аріяни обіцяли, що приймуть Нікейський символ віри.

Імператор наказав святцеві явитися до нього, але останній, довідавшись про своє осудження в Арльсі, відмовився це зробити. Він іще раз скликав Синод египетських епископів, які цілком його оправдали, і виїхав особисто до Риму, де також був оправданий на Синоді.

Папа Ліберій писав у тій справі до імператора, який тоді перебував у Медіоляні, вияснюю чи, що меншість єпископів осудила Атанасія за його оборону Нікейських ухвал, але більшість уважає його невинним, тому папа ще раз домагався скликання Собору, але без участи і втручання самого імператора та його людей. Навесні 355 р. Синод був скликаний до Медіоляну,<sup>24</sup> але й тепер імператор категорично домагався засудження св. Атанасія, тому його оборонці, Євсевій із Верчеллі, Люсифер із Калярісу на Сардинії та Діонисій з Медіоляну, були засуджені на заслання.

Довідавшись про те, папа Ліберій запротестував у листі до імператора, який переслав пресвітером Євтропієм та дияконом Ілярієм, але й ті були заслані, а диякон Ілярій ще й чинно зневажений. Тепер папа написав послання до засланих, у якому назвав їх мучениками і молився, щоб Господь дозволив і йому піти їх слідами. Імператор не задовольнився осуд-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Liber Pontificalis, I, p. 205; cf. Jaffe, I, pp. 30 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Loomis, p. 74; cf. Deinl, I, pp. 41-42. <sup>23</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 207-209. <sup>24</sup> Hefele, I, pp. 355 seq.

женням св. Атанасія в Медіоляні, але вимагав від папи затвердити цей засуд, бо вважав папу зверхником над усіма єпископами Церкви.

Сам св. Атанасій розказує, що імператор хотів спершу прихилити папу до такого рішення дорогими дарами, висланими євнухом Євсевієм до Риму, але папа заявив, що Атанасія оправдали Собори і не є звичаєм Римської Церкви судити когось позаочі. Хай імператор скасує декрети проти Атанасія і приверне Церкві мир на основі Нікейських правил, а єретики Урсакій і Валенс не сміють засідати на Соборах. Папа не прийняв дарів імператора, а коли євнух зложив їх у церкві св. Петра, при гробі Апостола, то папа наказав їх звідти усунути. Ображений імператор наказав префектові міста, Леонтієві, закувати папу в кайдани й доставити до Медіоляну. І там папа відкинув домагання Констанція і не затвердив аріянських рішень проти св. Атанасія, тому був засуджений на вигнання до Берое в Тракії.

З наказу імператора архидиякон Фелікс був висвячений на єпископа Риму аріянським святителем, Акакієм з Кесарії, але римляни його не визнали і в час відвідин імператора в Римі (квітень 357 р.) вчинили грізний бунт проти антипапи й це, мабуть, змусило імператора подумати про звільнення папи Ліберія. В Особа Фелікса II суперечна, коч «Книга Архисреїв» подає його понтифікат окремо. В

Аріянські письменники, напр. Філосторг, подали вістку, що папа Ліберій перед своїм звільненням із заслання підписав т. зв. Сірмійську формулу символу віри, дещо іншу від Нікейської, де, щоправда, не було слова «гомоузіос» (єдиносущий), проти якого виступали аріяни, але вона визнавала Божество Ісуса Христа нарівні з Богом-Отцем. Цю формулу складено на Синоді в Антіохії в 267 р. проти Павла із Самосати і вона була повторена на Синоді в Сірміюмі в 351 р., на якому було винесено 27 проклять на Фотіна й Маркелла, однодумців Павла. За Созоменом, папа Ліберій у 357 р. під натиском імператора підписав цю формулу, щоб рятувати Церкву від переслідування, і ця обставина знайшла відгомін у творах св. Атанасія, оборонця Нікейської формули, яку він уважав незміненною і за неї терпів переслідування, але вже не дожив до Собору в Константинополі 381 р., де вона була змінена.

Вийнятки з листів папи Ліберія, передані Ілярієм, у яких говориться, що папа нібито затвердив ухвали Синоду в Тирі проти св. Атанасія, с фальсифікати, бо сам св. Атанасій хвалить папу за його поставу відносно аріянства.<sup>27</sup> Узввши до уваги факт, що папа завзято обороняв св. Ата-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> S. Athanasii, Historia Atianorum, c. 75; cf. Hefele, I, p. 661.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Loomis, pp. 78-79.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> S. Athanasii, Historia Arianorum, c. 75, Migne, P. G., 25, p. 733; cf. Sozomenes, Historia Ecclesiastica, IV:15, Minge, P. G., 67, pp. 843 seq; cf. S. Hilarii, Fragmenta ex opere. Historico, Migne, P. L., 10, pp. 678 seq.

По смерті Констанція його наслідник Юліян Відступник переслідував католиків і взагалі християн, і коли в 362 р. св. Атанасій вернувся до Олександрії, то в часах імператорів Йовіяна та Валенса він був переслідуваний та напротязі чотирьох місяців переховувався в гробі свого батька. Врешті, Валенс був змушений дозволити св. Атанасієві засісти на свому престолі, і до своєї смерти в 373 р. св. Атанасій займався вияснюванням правди віри про Втілення Божого Сина.

насія і через нього пішов на заслання, не можна допустити, що він підписав згадані ухвали під натиском імператора. Навпаки, постава папи змусила імператора злагіднити своє становище і він зачав підтримувати т. зв. семіаріян (напіваріян), які казали, що Бог-Отець і Бог-Син мають подібне существо (істоту) (грецькою мовою: гомойузіос), але не таке саме. Він, бажаючи погодити семіаріян із католиками, за радою єпископів Патрофіла із Скитополісу і Нарса із Неронісу скликав два Синоди: один на Сході до Селевкії в Ізаврії, а другий на Заході до Ріміні в Італії. На обох Синодах була представлена т. зв. Четверта Сірмійська формула символу віри, в якій говорилося про родження Бога-Сина від Бога-Отця перед віками, при чому «узія-существо» було віднесене лишень до Бога-Отця.

Синод у Ріміні був відкритий в липні 359 р. при участі 400 Отців, з яких 80 були семіаріяни, а найвизначнішими з них були Урсакій, Гермін і Авксентій. Семіаріяни скоро покинули цей Синод, та вони й католики вислали до імператора своїх делегатів, і там деякі з них під проводом єпископа Евстатія погодилися на згадану семіаріянську формулу, але католицькі Отці в Ріміні запротестували. Папа Ліберій по своєму поверненні до Риму осудив цю формулу й всіх тих, що її підписали. І це говорить проти можливости його згоди на осудження св. Атанасія. Щойно в 366 р. багато із згаданих єпископів, що ту формулу підписали, відреклися від неї і були прийняті папою до єдности з Церквою.

Археолог Россі знайшов епітафію, мабуть складену в VI. ст., <sup>29</sup> в якій папу Ліберія величається за його оборону Нікейського символу віри і за страждання на засланні. Взявши до уваги зміст автентичних листів папи із заслання (357 р.), <sup>30</sup> треба рахуватися з можливістю, що він, зламаний стражданнями і для спокою в Церкві під тиском імператора погодився підписати Сірмійську формулу, яка не була тотожна з Нікейською, але й не мала в собі нічого неправовірного. Це він вчинив своєю найвищою владою, бо й Нікейська стала вселенською завдяки затвердженню папи. Навіть якби хтось із завзятих оборонців Нікейської формули міг думати, що папа Ліберій вчинив це в хвилину людської слабости, то його невгнута постава до семіаріянської формули в Ріміні й Селевкії цьому суперечить.

В часах папи Ліберія була збудована одна з головних базилік Риму на честь Пресвятої Богородиці, звана «Більшою» (тепер: Санта Марія Маджьоре). Папа вмер 24 вересня 366 р., а його тіло було поховане в катакомбах Прискилли, де паломники ще в VI ст. читали епітафію на його гробі. 31

#### 37. Св. Дамаз (366—384).

Дамаз, син Антонія (мабуть з Еспанії), та Лаврентії, уродився в Римі коло 304 року, і був там вихований при церкві св. Лаврентія. Він був об-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Duchesne, Histoire, II, pp. 294 seq; cf. Mansi, III, pp. 293 seq; cf. Acta SS, September, VI, p. 572; cf. Hefele, I, pp. 697-722.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Rossi, Inscriptiones, II, pp. 83-85. <sup>30</sup> S. Liberii PP, Epist., in Migne, P. L., 8.

<sup>31</sup> Liber Pontificalis, I, p. 209; cf. Loomis, p. 78.

раний на папу зараз по смерті Ліберія. Проти нього виступила інша партія, що обрала свого кандидата, диякона Урсіна, та намагалася посадити його на Петровому Престолі насильством і кровопролиттям. Вона також обвинуватила папу Дамаза перед імператором, домагаючися підтримки свого кандидата.<sup>32</sup>

Імператор Валентініян (364—375) призначив суд, який засудив Урсіна і його сімох прихильників на заслання до Колонії (16 листопада 367 р.), але він скоро одержав дозвіл переселитися до Медіоляну, де навспіл із аріянським єпископом Авксентієм виступав проти папи Памаза, кидаючи в його сторону різні наклепи, одначе, завдяки піддержці імператора Авксентій вдержався в Медіоляні аж до своєї смерти в 374 р.

Папа провів у Римі два Синоди (367 і 369 р.) і на їх осудив Авксентія та установив формулу: «Отець і Син є одного єства, разом із Святим Духом». Новий імператор Граціян (375—378) призначив новий сул. який відкинув усі наклепи проти папи,<sup>33</sup> а Римський Синод звільнив папу від найменшої тіні підозріння.34

На Синодах у Римі була розглядана нова єресь Аполінарія і Македонія. Аполінарій, званий Молодшим, син Аполінарія Старшого, був пресвітером у Ляодікеї, учителем граматики та реторики, і церковним лектором. Він гостро виступав проти аріян, боронячи Нікейської формули, а тому був обраний на єпископа Ляодікеї, де його протикандидатом був аріянин Пелагій.

Аполінарій, виступаючи проти аріянської єресі, що позбавляла Особу Христа її Божества, впав у другу крайність: він говорив, що в Особі Христа не існувала людська розумна душа, бо Логос, Слово Боже, Син Божий, зайняв її місце. Слово Боже, — казав Аполінарій, — було істотно сполучене з тілом Христа, і ця сполука-єдність вчинила Особу Христа одною, і, таким чином, заперечував правдиве чоловічество Христа.

Така думка не згоджувалася з навчанням Апостолів, яке передало, що Христос був справжнім Богом і справжнім Чоловіком. Навчання Аполінарія розглядано на Синоді в Олександрії (362 р.), але з огляду на його дотеперішнє православ'я не добачено в ньому єресі. Таке підозріння вийшло на Синоді в Римі 377 р. та уложив проти нього анатему, викляття, яка згодом на Соборі в Константинополі була включена в його правила. Вона звучала: «Проголошуємо анатему проти тих, які твердять, що Боже Слово було в людському тілі на місці розумної людської душі. Слово Боже, сам Син Божий, не прийшов у тіло, щоб (щось) заступити, але скорше піднести й уберегти від гріха, і спасти розумну, інтелектуальну душу чоловіка».

Імператор Граціян іменував вождя Теодосія з Еспанії (19 січня 379 р.) імператором для Сходу, бо саме тоді ґоти, розбиті антами й гунами (376 р.), загрожували Балканам. Сам Теодосій жив у Тессалоніці, а згодом у Медіо-

<sup>32</sup> Libellus Precum, Migne, P. L., 13, pp. 83-108; cf. Ammiani Marcellini, Rerum Gestarum, XVII:3.

\*\*Mansi\*, III., p. 419 seq.

<sup>34</sup> Ibidem, III, p. 419.

ляні. Він на домагання папи Дамаза, погодився скликати новий Собор не так для осудження Аполінарія й проголошення проти нього засуду, як для осудження єретика Македонія і його прихильників, що блудили ї навчанні проти Святого Духа. 35

Македоній був єпископ Константинополя (342—360) з номінації імператора Констанція на місце усуненого ним єп. Павла<sup>36</sup>, але скоро й він був усунений. Перебуваючи недалеко від столиці, Македоній почав проповідувати єресь, що заперечувала Божество Святого Духа, Третьої Божої Особи. В Нікеї ця справа не була ясно уточнена, бо до того часу ніхто не заперечував Божества Святого Духа, тому Отці сказали: «Віримо в Святого Духа». Коли ж Македоній зачав називати Святого Духа Божим сотворінням, щось на кшталт послужного Янгола, то св. Атанасій, що саме вернувся був із заслання в час переслідування Юліяна Відступника, скликав в 362 р. Синод до Олександрії і перший осудив «Пневматомахів-Духо-поборників» та вислав листа до Антіохії (363 р.), де патріярх Мелетій також їх осудив. Саме тоді св. Василій Великий написав свій твір «Про Святого Духа», 37 а його брат св. Григор Ніссейський свій твір проти Македо-

<sup>85</sup> Hefele, II, p. 4; cf. Baronii, Annales, ad an. 381.

<sup>36</sup> Нагасвський І. Рим і Візантія, Торонто, 1956, стор. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Св. Василій Великий (329—379) був сином Василія Старшого; матір'ю останнього була св. Макрина. (Гляди: Акти Святих, Болл., Січень, ІІ, і Травень, VІІ); Василій Старший був одружений з Емалією й обоє були переслідувані в час Галлерія. Вони мали десятеро дітей, з яких одним був св. Василій, що вчився в Кесарії, Константинополі та Атенах, і подружив з св. Григором з Нанзіянзу (Бесіда 43). Св. Василій покінчив усі тодішні науки, включно з медициною.

По повороті до Кесарії його охрестив єпископ Діон і поставив в чин читця. В тому часі його сестра заснувала жіночий манастир у Аннезі, і св. Василій, як сам каже (лист 123), в тому часі немов пробудився зі сну і побачив у св. Євангелії найкращу дорогу до досконалости. Він виїхав у подорож до Палестини, Сирії, Месопотамії та Єгипту, а вернувшись додому, заснував напроти Аннезії (над річкою Ірис) свій манастир та уложив для нього правила, і таким чином став «Батьком східнього монашества», як згодом на Заході св. Венедикт, що взорувався на ньому. По 5-х роках єпископ Кесарії Євсевій висвятив його на священика.

Він брав участь у богословських диспутах і їздив до Константинополя, як делегат Синоду в Селевкії. В тому часі він написав твори «Моралія» та «Фільо-калія», як також збереглися його листи до св. Атанасія. По смерті єп. Євсевія в Кесарії в 370 р. він був обраний його наслідником і виявив себе дуже добрим пастирем, не занедбуючи свого пера, та в той спосіб паралізуючи впливи сретиків. Він терпів дуже багато, бо тоти нападали на його спархію, Антіохія впала в схизму, Рим мав сумніви щодо його православ'я, а папа Дамаз підозрівав його в єресі, а згодом св. Єронім готовий був вважати його гордим.

Св. Василій умер 1 січня 379 р., а в 1081 р. патріярх Іван з Константинополя, внаслідок якогось видіння установив свято «Трьох Святих»: в честь св. Василія, св. Григора Нанз. та св. Івана Золотоустого. Св. Василія дуже скоро став шанувати святим не лише Схід, але й Захід. Вважають його за одного з великих Отців Вселенської Церкви.

Св. Василій писав часто до Риму, просячи помочі для Східньої Церкви, а в одному листі до Євсевія з Самосати скаржився на папу Дамаза, що не дав бажаної помочі (Лист 139). Папа Дамаз був дуже обережний і не хотів мішатися до справ Малої Азії, де рідко коли був спокій, — може й тому не довіряв св. Василісві.

З догматичних творів св. Василія найважливіші такі: П'ять книг проти Евномія (к. 364 р.), де він боронить Божество Пр. Трійці; Про Святого Духа (к.

нія. За І так зачалася нова суперечка, для закінчення якої папа Дамаз домагався від імператора Теодосіяна скликати Собор.

Престіл у Константинополі майже сорок років був у руках єретиків, так що католики не мали в місті ані одної церкви, де могли б відправляти свої богослужби. Щойно по смерті імператора Валенса (378 р.), коли Ґраціян став самодержцем і видав едикт про віротерпимість, католики одержали «Єпископського Адміністратора» в особі св. Григора з Нанзіянзу (379 р.) і він у домі свого свояка влаштував католицьку церкву, яку назвав «Анастазією». Аріяни часто нападали на його церкву, профанували Пресвяту Евхаристію та поруйнували в ній престіл. Дійшло до того, що св. Григор хотів покинути місто, але зібрані вірні сказали до нього: «Як виїдеш, то проженеш одночасно Трисвятого (віру про Пресвяту Трійцю) з Константинополя» і святий згодився бути там аж до назначення нового єпископа.

Імператор Теодосій скликав у травні 381 р. Собор до Константинополя, а консули Евхарій та Евагрій мали пильнувати порядку, щоб не допустити до заколоту аріян. Всіх зібраних зі Сходу Отців було 150, а крім того 36 прихильників Македонія. Західні Отці в цьому Соборі участи не брали, бо всі справи відносилися до замирення Сходу.

Головою Собору був патріярх Мелетій з Антіохії. Єпископ Максим з Константинополя був усунений, а на його місце призначений св. Григор з Нанзіянзу, який по довгих надумуваннях це призначення прийняв і був

<sup>375</sup> р.), і тут вже уживає «Доксології»: Слава Отцю з Сином і Святим Духом (І:1). З твору проти Евномія виходить, що св. Василій вияснив походження Святого Духа від Отця і Сина (ІІІ:1). Крім згаданих творів, св. Василій написав гомілії: 9 про Шостиднев'я і 13 до псалмів; коментар до пророка Ісаї; 24 проповіді; твори: Моралія, Про Божий Суд, Про Віру, Довші монаші (чернечі) правила; Коротші монаші правила; а крім того, збереглося його 366 листів, з яких деякі є догматичними творами.

Св. Василієві також приписується зреформування св. Літургії в грецькій і коптійській мовах, а слід цього йде аж у п'яте сторіччя. Твори св. Василія видав Мінь, Грецька Патрологія, томи 29-32.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Св. Григор Ніссейський (335—394), молодший брат св. Василія та ним вихований. Григор, як видно з його листа до св. Григора Нанз., був одружений з Теосевією яка ще жила, коли він став єпископом Нісси та був висвячений св. Василієм коло 371 р. Синод у Ніссі в 376 р. скинув його з престолу за згодою аріянофіла Валенса і до його смерти в 378 р. св. Григор мандрував з місця на місце; аж за Ґраціяна вернувся він на свій престіл. Він був на Соборі в Константинополі, як сам згадує в своїй похоронній проповіді з приводу смерти патріярха Мелетія з Антіохії, що вмер в час Собору.

Імператор Теодосій Великий назначив деякі престоли єдности віри на Сході і між ними була Нісса. З важливіших творів Григора збереглися: Про Шостиднев'я і створення чоловіка, Вияснення назв псалмів, та гомілії 15 про Пісню Пісень, 5 про Отче наш, 8 про Блаженства. Св. Григор боронить єдности Божої природи і Пр. Трійці Божих Осіб.

Найважливішим богословським твором є «Катехизис», Катехитична Проповідь, та 12 книг проти Евномія в обороні св. Василія і Нікейського Собору. Він написав також два твори проти Аполінарія, як також проти Пневматомахів. У творі «Про душі й воскресіння», написаному у формі діялогу з своєю вмерлою сестрою Макриною, говорить про смерть і воскресіння. Найважнішим аскетичним твором є «Про Дівоцтво». З листів досі знаних є 26. Його твори видав Мінь, Грецька Патрологія, томи від 44 до 46.

усіма Отцями інтронізований. І коли патріярх Мелетій умер, то св. Григор перебрав дальше головування на Соборі. Одначе, коли по смерті Мелетія йому не вдалося зліквідувати схизми в Антіохії через упертість деяких єпископів, він зрікся єпископства в Константинополі. На його місце був обраний кандидат імператора Нектарій, катехумен, претор міста Константинополя, що був охрещений, та прийняв усі свячення і керував другою частиною Собору. Він завдячував своє вивищення імператорові, тому скоро попав під його повний вплив.

Акти цього Собору не дійшли до нас у цілості. Крім сімох правил, був укладений Томос із розширеною формулою Нікейського символу віри, що одержав назву Нікейсько-Константинопільського символу віри. В ньому було підкреслене Божество Святого Духа, Третьої Божої Особи, бо її атакували пневматомахи-македоніяни. Вважається, що автором цієї розширеної формули був св. Кирило Єрусалимський. 40

По відречені св. Григора Нанзіянзенського від престолу<sup>41</sup> єпискон Нектарій повів дальші наради й за нього був складений третій канон-правило, що вимагав для єпископів Константинополя, Нового Риму, другого місця почести зараз по єпископі Старого Риму. Це правило згодом стало причиною спорів та непорозумінь.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Theodoreti H. E., V:6; cf. Socrates, H. E., V:8-10; cf. Sozomenes, Historia Ecclesiastica, VII:7-12.

<sup>40</sup> Св. Кирило Єрусалимський (к. 315—386), Отець Церкви, був висвячений св. Максимом з Єрусалиму; він брав участь на Синоді в Селевкії 359 р., де був скинений семаріянин Акакій із Кесарії; св. Кирило був переслідуваний і кілька разів засланий, і щойно в 378 р. засів твердо в Єрусалимі.

Св. Кирило написав свій славний «Катехизис», в якому говорить про гріх, прощення, про символ віри, про Божу монархію, Про Бога-Отця, про Ісуса Христа та Його вічне Боже синівство, Його народження з Діви Марії, муки, Воскресіння, Вознесіння та прихід при кінці світу, про Святого Духа, про воскресіння наших тіл, та про Католицьку Церкву.

Описуючи св. Літургію, він згадує про вмивання рук священиком, про «лобзаніє мира», про «горі імієм сердца», про Проскомидію із гадкою про св. Ангелів, про «Свят», про Епіклезу, про перетворення св. Дарів у Тіло й Кров Ісуса Христа через діяння Святого Духа, про молитву за Церкву, про молитву за вмерлих зараз по Отче наш. який коротко пояснює, та про Святая Святим і про Причастя. Отже всі ці найважливіші часті св. Літургії, яку сьогодні відправляємо, були вже в часи св. Кирила.

Він, повчаючи як треба приймати св. Причастя, каже: «Приступаючи, не приходь із витягненими долонями, ані не розділюй пальців. Хай твоя права рука спочиває на лівій, настав порожну долоню і прийми Тіло Христа, відповідаючи: «Амінь». І спрямувавши свої очі з увагою на святе Тіло, яке доторжаеш, спожий його уважно, щоб не згубити його частинки. Бо, коли б ти згубив навіть трішки з нього, то так немов позбувся якоїсь частинки свого тіла... По Причастю Тіла Христового приступи до чаші Його Крови, не підносячи рук, але зігнувшись низько, з побожністю і пошаною скажи: «Амінь». Освяти себе також прийняттям Крови Христа. І поки твої уста ще мокрі, дотулися до їх своїми руками і освяти свої очі, своє чоло і інші чуття (Катехизіс, V:22, 21-22). Твори св. Кирила видав Мінь, Грецька Патрологія, том 33; Папа Лев XIII, в 1882 р. зачислив його між учителів Церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Св. Григор Нанз., «Божественний Богослов», уродився коло 325 р. в Аріянзі, а вмер в 389 р. Був одним з трьох дітей сп. Григора з Нанзіянзу (329—374) в Каппадокії. Учився в Кесарії (був приятелем св. Василія і Григора Нісс), а згодом Олександрії й Атенах. Повернувшись назад, жив із Василієм у манастирі

Цей Собор східніх єпископів був скликаний для упорядкування їх Церкви, головно задля віднови Нікейського символу віри, атакованого аріянами та пневматомахами-македоніянами, тому зміна Нікейської формули на Заході була прийнята дуже скептично і лише завдяки папі Дамазові вона була визнана нарівні з Нікейською, бо її зміст не суперечить Апостольському навчанню про Пресв. Трійцю. З другої ж сторони, Отці не мали наміру проголошувати всього навчання про Пресв. Трійцю. В новій формулі вони поширили заатаковану правду про Божество Святого Духа, кажучи: «Віримо... в Духа Святого, Господа, животворящого, іже от Отца і сходящого, іже со Отцем і Сином сопокланяєма і сославима глаголавшого пророки».\*

Все ж таки, і ця формула згодом стала причиною спорів, головно, як на Заході додали до неї слова «і Сина», тобто, що Святий Дух походить від Отця і Сина, обґрунтовуючи це тим, що таким було навчання Апостолів і св. Отців.

У Євангелії від св. Івана написано: «Коли ж прийде той Дух правди, наставить вас на всяку правду: бо не від себе говоритиме, а що тільки почує, — казатиме, і що настане — звістить вам. Він прославить мене, бо з мого прийме і звістить вам. Усе, що має Отець — моє; тимто я сказав, що з мого прийме і звістить вам» (Іван, XVI:13-15). Одна Особа Божа може одержувати від другої через походження, а Христос каже, що Святий Дух прийме знання речей від нього і звістить Апостолам. Св. Кирило з Олександрії каже про Святого Духа: «Він одержить від мене — означає природу, яку Святий Дух має від Сина, як Син має від Отця». Ча іншому ж місці каже: «Як Святий Дух прийде у ваші серця, Він вчинить вас подібними Богу, бо він походить від Отця і Сина». Він вчинить вас подібними Богу, бо він походить від Отця і Сина». Він вчинить вас подібними Богу, бо він походить від Отця і Сина». Він вчинить вас подібними Богу, бо він походить від Отця і Сина». Він називають Духом правди, а Христос є правдою; він походить від Нього так як і від Отця».

Св. Василій Великий у творі про Святого Духа каже: «Як Син є до Отця, так і Дух є до Сина, згідно зі старовинним порядком імен у формулі

й обидва видали твори Оріґена. В тому часі Григор привів свого батька до православ'я, бо він був підписав т. зв. Формулу з Ріміні. На жадання батька, Григор був висвячений на пресвітера на Різдво 361 р. а на слідуючу Пасху виголосив свою славну проповідь про священство й вона послужила основою св. Іванові Золотоустому до твору під тією самою назвою, як також папа Григор I мав її на думці, пишучи свій твір «Про обов'язки душпастиря».

Св. Василій заснував нове єпископство в Созімі й висвятив Григора на першого єпископа, але останній його не приняв, але був коад'ютором свого батька в Нанзіянзі, а по його смерти управляв тією єпархією два роки, але відмовився її приняти. В 379 р. він став адміністратором єпископства в Константинополі, де в каплиці Анастасії виголошував свої славні проповіді та навертава аріян. Ми вже згадували про його ролю на Соборі та відмовлення з престола в Константинополі, після чого він жив дещо в Нанзіянзі, а згодом в рідному Аріянзі, де вмер в 389 р. на самоті. Його твори видав Мінь, Гр. Патр., томи 35-38.

<sup>\*</sup> Denzinger, Euchiridion Symbolorum, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> S. Cyrilli Al., De Trinitate, Migne, P. G., 45, p. 1011.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ibidem, 45, p 585.

<sup>44</sup> Idem, Epist. ad Nestorium, Migne, P. G., 47, p. 117.

Хрищення». 45 Також св. Епіфаній писав: «Утішитель (Паракліт) повинен уважатися злученим з Отцем, бо він є з ним одного єства і Божества... Він (Святий Дух) є від Отця і від Сина», а трохи дальше каже: «Ніхто не знає Луха крім Отня й, хіба Сина, віл якого він походить і віл якого він одержує».46

Подібне про Святого Духа сказав Синод у Селевкії в 410 році (2-ге правило), кажучи: «Вірю... в святого животворящого Духа, святого живого Утішителя, що походить від Отця і Сина». 47

Вже з вище сказаного виходить, що формула з 381 року не мала на меті в цілості вичерпувати науку Церкви про Святого Духа, Третю Божу Особу, а лишень підкреслити Божество Святого Духа, яке атакували пневматомахи. З огляду на те, що аріяни атакували Божество Сина, Другої Особи Божої, Отці в Константинополі дали таку формулу, що не виключала участи Божого Сина в походженні Святого Луха, ані цього не підкреслювала. І на таку формулу погодився папа Дамаз. За патріярхом Фотієм, ухвали цього Синоду були подані папі і їх розглядав Синод у Римі в 382 р. Папа Дамаз додав нову формулу до Нікейської і тим надав їй вселенського значення.

Щодо третього правила цього Собору про права почести епископа Константинополю зараз по папі, папа Дамаз його відкинув, задержавши старий порядок почестей, що був визнаний у Нікеї. Цікаво, що т. зв. Розбійничий Синод у Ефесі в 449 р. не зачислив цього Собору до Вселенських, а папа Григор I Великий писав, що Римська Церква згаданого канону не визнала.49

В часах папи Дамаза імператор Граціян проголосив едикта, яким наказував урядовцям не мішатися до суду єпископів, але їм помагати. На Синоді в Римі був проголошений канон священних Книг Нового Заповіту, зібраний і приготований св. Єронімом, що від 382 р. був іменований папським секретарем.50

<sup>45</sup> S. Basili Magni, De Spiritu Sanctu, in Migne, P. G., 32, p. 147.

<sup>46</sup> S. Epiphanii, in Migne, P. G., 43, pp. 29, 30, 35.
47 Hefele, II, p. 103; cf. Lamy, Concilium Seleuciae, Louvain, 1868.
48 Mansi. III, p. 595; cf. Photii Patr., De Synodis, ed. Justelli, p. 1143; cf. S. Leonis I PP.

Ep. ad Anatolium, cap. 2.

49 S. Gregorii I PP, Ep. 34: "Romana autem ecclesia eosdem canones vel gesta Synodi illius hactenus non habet, nec accepit; in hoc autem eam accepit, quod est per eam contra Macedonium definitum", cf. Mansi. VI, pp. 626, 643.

<sup>50</sup> Св. Єронім, Отець Церкви, уроджений в Стридоні, Дальматія, коло 342 р. був сином християнських батьків. Мавши 20 років, прибув до Риму для доповнення своїх студій. В 364-65 р. був охрещений папою Ліберієм і став монахом, а коло 373 р. виїхав на Схід і став анахоретом у пустині. На Сході студіював східні мови, а єпископ Антіохії Павлін поставив його в сан пресвітера. В 381 р. Сронім був у Константинополі і там заприязнився з Григором Нанз., а вже на другий рік сповняв ролю папського секретаря, і перекладав богословські твори з грецької на латинську мову, як сам про те писав (лист 123). Він не міг сидіти довго в Римі і вже в 385 р. вирушив знову на Схід, де приготовив собі печеру біля Вифлесму й там жив аж до своєї смерти в 420 році.

Св. Єронім є один з найбільших Отців Західньої Церкви та дуже плідний письменник і знавець східніх мов, що тоді на Заході було великою рідкістю. До нас дійшли його переклади та пояснення св. Письма; коментарі; догматично-по-

Коли імператор Теодосій відділив від західньої імперії Іллірію в 379 р., то папа Дамаз призначив там свого Апостольського Вікарія, єп. Асколія в Тессалоніці, а на другий рік Теодосій видая свій славний едикт «Про католицьку віру» (28 лютого 380), яким визнав віру св. Петра, що її проголошувала Римська Церква, єдиноправославною.

Папа Дамаз своїм великим авторитетом підніс повагу до пап у цілій Церкві, а його владі корилася також і світська адміністрація. В самому Римі папа відновив Церкву св. Лаврентія «Ін Дамазо», вибудував пам'ятник св. Севастіяна при Аппійській дорозі, на гробах своїх попередників і мучеників поставив епітафії, які сам уложив у формі коротких поем; а св. Єронім згадує, що папа писав твір про дівоцтво.<sup>51</sup> Папа Дамаз умер у 384 році і був похований у збудованій ним церкві при Ардентинській дорозі, між катакомбами Калікста й Домітилли. В 1902—03 р. там віднайдено написи, які потвердили вістку, що там був похований папа Ламаз із своєю матір'ю і сестрою.<sup>52</sup>

## 38. Св. Сирікій (384—399).

Сирікій був сином римлянина Тибуртія і за пан Ліберія і Дамаза був дияконом, 53 а по смерті папи Ламаза в грудні 384 року був обраний одноголосно на папу, хоч згаданий Урсін знову робив заколот, але імператор Валентініян II підтримав папу Сирікія.

Ще за життя папи Дамаза до Риму наспіли запити єпископа Гімерія з Тараґони в справі хрищення, сповіді, священства та церковної дисципліни. Папа Сирікій відповів йому декретом від 10 лютого 385 р., покликуючись на своїх попередників. Цей декрет має стиль і форму імператорських едиктів.54 При кінці декрету папа каже, що декрет той має таку саму силу, як і правила Соборів, і був призначений для Церкви в Еспанії, Галлії та Африці.

Синод у Римі (січень 380 р.), в якому звяло участь 80 Отців, виніс дев'ять правил у справі дисципліни духовних, напр. перше правило забороняло висвячувати епископа без згоди примаса, а папа мав бути про те завжди повідомлений, про що папа писав до єпископів Африки.<sup>55</sup> Десь тоді в Римі монах Йовініян виступав проти постів, добрих діл і вищої вартости безженного стану, тому папа виключив його з Церкви, разом із

лемічні твори, як напр. Про єретиків люсиферіян, Про дівоцтво Пр. Діви Марії, Діялог проти пелагіян; з історичних творів найкращі такі: Про світлих мужів, Життя Павла монаха, Життя Малха, Життя св. Іларія; збереглися також коло 100 його гомілій та коло 125 листів. Його твори видані в Мінь, Лат. Патр., томи 22 - 30.

<sup>51</sup> Писані пам'ятки папи Дамаза надруковані: Migne, P. L., 13, pp. 109 seq; Epist. pp. 347-76; cf. Jaffe, Regesta, I, nr. 232-254.

52 Liber Pontificalis, I, p. 213.

<sup>58</sup> Ibidem, I, p. 216.
54 Epist. Pontif. Roman.. ed. Coustant, Parisiis, 1721, p. 625, Mansi, III, pp. 655-661.

його однодумцями, на Синоді в 390 р. та переслав його ухвали до Медіоляну св. Амвросієві і там вони були проголошені на Синоді. Папа осудив також єпископа Боносія із Сардики, що зачав був маріологічну єресь, немов би Пречиста Діва Марія не була дівою. Папа казав митрополитові Анізієві з Тессалоніки проголосити цей засуд усім єпископам Іллірії.

Як згадано, імператор Граціян тимчасово приділив префектуру Іллірії (Дакія й Македонія) під адміністрацію східнього імператора Теодосія (379 р.), але дійсний поділ стався щойно в 395 році. В тому часі папа Дамаз іменував митрополита Асколія з Тессалоніки Апостольським Вікарієм, надавши йому особливі права. З листа Сирікія до митрополита Анізія видно, що без згоди митрополита в цілій Іллірії не можна було святити єпископа, він також мав головувати на Синодах тієї території і був найвищим суддею у своєму Вікаріяті, а тільки найважливіші справи папа застеріг собі. Про ці справи згодом згадував папа Іннокент І у листі до митрополита Руфа, покликаючись на папів Дамаза й Сирікія. 58

«Книга Архиєреїв» каже, що папа Сирікій виступав проти маніхеїв у

Св. Амеросій з Медіоляну, Отець Церкви, уродився к. 340 р. в Галії в родині префекта, і був наймолодшим із його трьох дітей. В 345 р. по смерті батька вернувся з родиною до Риму, і там його сестра Маркелліна зложила монаші обіти на руки папи Ліберія.

Амвросій знав добре грецьку мову й літературу, тому став ретором при дворі префекта Анікія Проба в Римі й виказав великі здібності, так що імператор Валентініян іменував його консулярним губернатором для Лігурії й Емілії з осідком в Медіоляні, де сильно засіли аріяни, бо на місці єпископа Діонисія, засланого в кайданах, управляв Церквою аріянин, Авксентій з Каппадокії, та переслідував католиків. Він умер в 374 р. і тоді настало замішання в місті, а Амвросій дбав, щоб там був порядок.

Серед замішання хтось крикнув: «Амвросій на єпископа», — і він був обраний єпископом Медіоляну, хоч ще був катехуменом. Він відмовився прийняти цей сан, але імператор затвердив і він був охрещений та прийняв свячення (грудень 374 р.), мавши 35 років життя. Він роздав усе своє майно вбогим і взявся до богословських студій, які злучив із своїм великим реторським талантом і скоро став славним проповідником, та поборював аріян.

Саме в той час 380 р., трапився випадок, що сп. Амвросій не пустив до церкви східнього імператора Теодосія, жадаючи від нього відбути покуту за видання наказу погрому населення Тессалоніки. Імператор прийняв покуту. Під впливом проповідей св. Амвросія, навернувся на християнство найбільший Отець Західньої Церкви, св. Августин, що жив тимчасово в Медіоляні. Св. Амвросій умер у Велику П'ятницю 397 р., два роки по смерті імпер. Теодосія, з яким його єднала велика приязнь.

Більшість творів св. Амвросія — це гомілії-коментарі. Він не мислительфілософ, що в контемпляції роздумує над Божими правдами, але Пастир і державний муж, а його твори — це вияв життя й праці. Він типовий римлянин. Знані його прекрасні гимни. Його твори поділяють на: 1) еґзеґетичні: 6 книг про Шостиднев'я, — сперті на творі св. Василія; Про Рай, про Каїна й Авеля, та інші із Старого Заповіту; 10 книг пояснень до св. Луки; б) етично-аскетичні, та в) догматичні. Вони видані П. А. Баллеріні в Медіоляні в 1878 р. та передруковані в Мінь, Патр. Лат., томи 14-16.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Mansi, III, pp. 663-664.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Sozomens H. E., VII.4; cf. Demougeet E., A propos des parteges de l'Illyricum, 386-395, Actes du VIe Congr. intern. d'etudes byzant., I, Paris, 1950, pp. 87 seq; cf. Palanque J. R., La prefecture du Pretoire de l'Illyricum au IVe siecle, in Byz., 21, 1951, pp. 5 seq.

<sup>58</sup> Mansi, VIII, pp. 751 seq.

Римі,<sup>59</sup> але в тому часі (383 р.) був у Римі св. Августин, що ще тоді сам був їх симпатиком, і він не згадує про те нічого. Можливо, що ця згадка відноситься до прискилліян, також називаних маніхеями. Ця гностична єресь була започаткована в Еспанії жінкою Аґапе та ретором Гельпідієм, і до них долучився прискилліян, що своїми проповідями про риґоризм здобув собі багато прихильників. Проти прискилліян був скликаний Синод до Сараґосси в 380 р., де їх осуджено й імператор Ґраціян їх заслав. Проти них виступав дуже гостро св. Мартин з Турс. Одначе папа Сирікій відносився до них з любов'ю, тому багато з них вернулося до Церкви. Папа осудив епископа Фелікса з Трієру за його переслідування прискилліян, а єпископам Еспанії видав інструкції, як їх приймати до Церкви. З другої ж сторони, папа просив імператора виступати гостро проти дійсних маніхеїв, що мали дуже поганий вплив на християнську моральність.

Папа, як і його попередники, був зайнятий справою закінчення схизми в Антіохії, що продовжувалася за Флявіяна, і папа визнав Павліна законним патріярхом Антіохії. По смерті Павлінового наслідника Евагрія в 392 р., Флявіян так покерував справою, що на його місце вже не був обраний наслідник. І тепер св. Іван Золотоустий та патріярх Теофіль з Олександрії вислали до Риму єпископа Акакія з Берое та просили папу Сирікія прийняти патріярха Флявіяна до єдности з Церквою. Це й сталося. Таким чином, схизма Мелетія в Антіохії була щасливо закінчена. Папа виявив лагідність і вирозуміння в тій справі.

З ім'ям папи Сирікія зв'язана будова базиліки св. Павла при дорозі до Остії, де був гріб Апостола. На місці старої церкви була збудована нова, величава базиліка з п'ятьома навами, яку папа посвятив у 390 році. Ще й досьогодні зберігся напис із його ім'ям на одній з колон при бічному вході.

Папа Сирікій умер у 399 році і був похований у катакомбах Прискилли, де знайдено напис на його гробі. Його пам'ять шанується 26 листопада.62

# 39. Св. Анастасій (399—401).

Анастасій був римлянином, син Максима.\* В його очах велася в Єрусалимі гаряча дискусія над творами Оріґена, якого прихильниками були св. Єронім і Руфін. Одначе в 392 р. обидва вони увійшли в якийсь конфлікт із

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Liber Pontificalis, I, p. 216; cf. Loomis, p. 84.

<sup>60</sup> Langen, op. cit., I, p. 663.

<sup>61</sup> Loomis, р. 84; Гефеле (II, стор. 69-77) подає 105 дисциплінарних правил Синоду в Картагені про дисципліну духовних і мирян, напр., 24-те правило каже виключити з церкви такого, що вийшов би з церкви в час проповіді священика; 36-те каже священикам просити св. Мира в своїх єпископів; 38-ме дає право дияконам давати св. Евхаристію за наглої необхідності, а 88-ме каже виключати з Церкви кожного, хто пропустив би св. Літургію в неділю для розваги (напр. пішов би до театру).

<sup>62</sup> Rossi, Inscriptiones, II, pp. 102, 138.

<sup>\*</sup> Mansi, III, pp. 939 seq.

монахом Атергієм із Скети, і мабуть у тій справі Руфін їздив до Риму і там (397 р.) переклав твір Оріґена «Про принципи» з грецької на латинську мову.

Одначе, св. Єронім змінив свою думку про твори Орігена й писав до папи Анастасія, виказуючи в них блуди, як також старався прихилити до своєї оцінки патріярха Теофіля з Олександрії, який до 400 року залишився прихильником Орігена. Щойно коли в цей диспут умішався св. Іван Золотоустий, патріярх Теофіль скликав у 400 р. Синод до Олександрії і на ньому осудив деякі думки Оріґена й виступив проти них у своїх Великодніх посланнях в роках 401—404.\* Патріярх Теофіль просив папу Анастасія потвердити це осудження, а що папа не знав грецької мови, казав виписати з творів Оріґена всі некоректні місця й перекласти їх на латинську мову, а щойно тоді їх осудив. Ця перша проти-Орігенова криза проминула скоро і його твори знову були у великій пошані. 63

Св. Єронім, дуже гострий у словах, каже про папу Анастасія, що він «був святий чоловік і багатий у свому вбожестві». При кінці його короткого понтифікату зачався рух північних, т. зв. варварських народів та їх сильний напір на римську державу. Папа Анастасій умер в грудні 401 р. та був похований на кладовищі «Урзус Пілетус» недалеко від Портуенської брами.<sup>64</sup>

## Св. Іннокент І (401—417).

Син Іннокента, уродився в Альбано й був на службі Церкви в Римі. 65 По смерті Анастасія був обраний на папу. Його велику вченість, енергію та ревність можна бачити в змісті його листів, що дійшли до нас. Папа, перш за все, виступив гостро проти решток схизми Новатіяна в Римі, вілібравши від них перкви. Він також виступав проти єретиків монтаністів та прискилліян, а гострий едикт імператора Гонорія з 22 лютого 407 р. проти згаданих сресів приписується впливові папи Іннокента. 66

Візиґотський аріянський король Алярик з'явився перед мурами Риму, а папа за всяку ціну хотів зберегти місто перед руїною, тому пішов їм на уступки, а навіть погодився поїхати на чолі посольства до імператора в Равенні, щоб довести якось до миру з ґотами, але всі заходи папи не увінчалися успіхом і готи зайняли Рим у 410 році та його поруйнували. На шастя, їх перебування в Італії не тривало довго.

Папа Іннокент І, як і три його попередники, підтвердив права й привілеї митрополита Руфа з Тессалоніки, Апостольського Вікарія для єпархій іллірійської префектури, вичисливши території, які до нього належали.<sup>67</sup>

<sup>\*</sup> Mansi, III, pp. 973-977.

<sup>63</sup> Acta SS, September, III.

<sup>64</sup> Loomis, p. 86.

<sup>65</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 220-224. 66 Codex Theodosianus, ed. P. Krüger, Berlin, 1905, XVI:5, 40. 67 Mansi, III, pp. 1058-1063; Schwartz E., Die sogenannte Sammlung der Kirche von Thessalonich, Festschr. f. R. Reitzenstein, Leipzig-Berlin, 1931, pp. 137 seq; cf. Langen J., Geschichte der römischen Kirche, I, bis zum Pontifikate Leos I, Bonn, 1881, pp. 668 seq.

З усіх сторін зверталися до папи єпископи за рішеннями в різних спірних і неясних справах, а папа давав їм відповіді, напр. до Еспанії, 68 до Британії,69 до Галлії,70 до Македонії.71 Папські декрети рішали справи юрисдикції, свячень, приймання до Церкви єретиків та справи чернецтва.

Синод єпископів північної Африки, зібраний у Картагені 404 року, що осудив монтаністів, вислав до папи своїх делегатів з проханням затвердити ухвали. І завдяки впливові папи появився згаданий едикт імператора Гонорія.<sup>72</sup>

І зі Сходу зверталися до папи за поміччю. Св. Іван Золотоустий, патріярх Константинополя, попав у конфлікт з імператором Аркадієм, за критику життя його жінки Євдокії, яку порівняв до Іродіяди. І коли св. Іван Золотоустий прийняв у себе гостинно прогнаних з Олександрії ченців, що їх осудив патріярх Теофіль за прихильність до навчання Оріґена, проти нього був скликаний Синод, що складався переважно з єгипетських єпископів. Цей Синод скликав патріярх Теофіль у палаті недалеко від Халкедону, званій «під Дубом», тому й Синод одержав від цього свою назву «Синоду під Дубом». На ньому св. Іван Золотоустий був скинутий з престолу і засланий, спершу на короткий час, а потім настало, і тому просив у папи допомогу, 73 Папа пропонував скликати ширший Синод до Тессалоніки й тому звертався до обох імператорів із проханням доставити туди патріярха Теофіля. Одначе через прихильність Аркадія до Теофіля, цього не вдалося виконати. Св. Іван Золотоустий уже із заслання писав до папи, дякуючи за всі його старання, а папа потішав його та заохочував до витримки.74 Папа не визнав патріярхом Аттика, що був поставлений на місце Золотоустого<sup>75</sup> і в листі до патріярха Антіохії, жадав уписати ім'я Золотоустого в диптихи його церкви, що й сталося. 76 Папа писав і до інших східніх єпископів у різних справах.77

<sup>68</sup> Mansi, III, pp. 1063-1065.

<sup>69</sup> Coustant, XXXIX.

To Ibidem, II, VI, XXV, XXXVIII.
 Ibidem, Ep. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Hefele, II, pp. 98 seq. <sup>73</sup> Ibidem, pp. 89-97. cf. Mansi, III, pp. 1081-1094.

<sup>74</sup> Constant, I, Ep. XI et XII. 15 Ibidem, Ep. XXII et XXIII. 16 Ibidem, Ep. XXI et XX. 17 Ibidem, Ep. XXI et XXIV.

Св. Іван Золотоустий, Отець Церкви, уродився в Антіохії коло 347 р. і вмер на засланні в Понті 14 вересня 407 року. Він виховувався в часи схизми Мелетія. Його батько був старшиною в сирійській армії і вмер дуже скоро, а 20-літня мати, Антуза, сама виховала Івана і старшу його сестру. Іван жив в Антіохії і коло 367 р. познайомився з патріярхом Мелетієм і за його впливом посвятився студіями богословія, а по трьох роках студій був поставлений в чин читця. Скоро постригся в ченці і жив у невеличкій печері під Атіохією. В 381 р. патріярх Мелетій висвятив його на диякона, а його наслідник Флявіян поставив його в сан пресвітера. З того часу о. Іван став проповідником і своїми славними проповідями здобув собі великий розголос. Цей період був для нього найбільш про-дуктивним і поставив його в ряди Отців Церкви, а св. Єронім у 392 р. зарахував св. Івана до славних мужів, бо вже тоді він був відомий у цілій імперії.

У Константинополі помер патріярх Нектарій в 397 р., а імператор Аркадій казав спровадити св. Івана Золотоустого до Константинополя і він був висвя-

Як диспут у Єрусалимі прибрав гострої форми, а Оріґеністи стали нападати на св. Єроніма і ченців у Вифлеємі, папа взяв їх в оборону та висловив догану патріярхові Івану за занедбання своїх обов'язків, через що був вбитий один чернець і спалені манастирські забудування. У спілці з оріґеністами діяли пелагіяни і проти них відбувся в Єрусалимі Синод (червень 415 р.), 18 що осудив Пелагія, але другий Синод виступив в обороні Пелагія і писав до папи. 19 Тепер єпископи Африки зібралися до Картагени 416 р. та потвердили осудження Пелагія, разом з Келестієм. 19 Це саме вчинили єпископи Нумідії на Синоді в Мілеве 416 р. 19 Обидва згадані Синоди північної Африки просили папу Іннокента І затвердити їх рішення, а п'ять єпископів, між якими був і св. Августин, виклали перед папою навчання Пелагія та свою думку про нього. 19 Папа вислав їм своє признання, а оправдуючі рішення Синоду в Діясполісі (грудень 415 р.) скасував. 19 наслідок того Пелагій вислав папі своє Ісповідання Віри, але папа вже

чений на спископа 26 лютого 398 року, патріярхом Теофілем з Олександрії. Своїми проповідями та реформами він здобув любов своїх вірних. В 401 р., бувши в Ефесі, позбавив сану 6 спископів за симонію, а одного висвятив, а згодом дуже гостро виступав проти неморальности імператорського двора, чим почулася ображеною Євдокія, жінка Аркадія, і за її почином відбувся «Синод під Дубом». Одначе, як настало землетрясіння, нарід домагався повороту св. Івана й він був на короткий час відкликаний із заслання, але вже 24 червня 404 р. був засланий знову, а на його місце поставлений Арсакій, а згодом Аттик.

Старання папи Іннокента і приятелів святого не помогли й він був засланий у місцевість недалеко від Кавказу, але не видержав трудів і 14 вересня 407 р. помер подорозі, в місцевості Комана (Понт). Його останні слова були: «Докса то тео пантон генекен — Слава Богу за все». В 438 р. його мощі були перенесені до церкви св. Апостолів у Константинополі, де вже було поховане тіло імператриці Євдокії.

Св. Іван Золотоустий — найкращий проповідник з усіх Отців Східньої Церкви. В його проповідях немає багато філософії, а більше прикладів із самого життя, а його відношення до слухачів, як батька до дітей. По ньому залишилося 640 егзеґетичних гомілій, як також окремі твори: Про жидів і поган, Про Божество Христа, В честь Вавили, Про монашество, Порівняння короля з монахом, Про дівоцтво, Про священство, Про суєту, Як батьки мають виховувати свої діти і т. д. Залишилося коло 240 листів, а між ними два до папи Інокента. Його твори видав Мінь, Грецька Патрологія, томи 47-63.

Пелагій, мабуть уроджений в Шотляндії або Ірляндії, перебував тимчасово в Римі в часи папи Анастасія та Іннокента І і там написав свій твір «Про віру в св. Трійцю» і розпочав нову єресь. Він заперечував первісне перебування чоловіка в раю і первородний гріх, а визнавав усі пожадання людини природніми, як і смерть людського тіла. За ним гріх пішов у світ за прикладом Адама, а ціла його філософія була більше поганська, ніж християнська. Він казав, що моральна сила чоловіка, скріплена аскетизмом, має в собі силу хотіти й осягнути ідеал чесноти, а вартість відкуплення Христом обмежував до Його прикладу, і казав, що з тими чеснотами чоловік може побідити гріх і без Божої благодаті. Цю єресь у нових часах повторив Мартин Лютер.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Mansi, IV, p. 307.

<sup>79</sup> Ibidem, IV, p. 316.

<sup>80</sup> Ibidem, IV, p. 321.

<sup>81</sup> Hefele, II, p. 113.

<sup>82</sup> Ibidem, II, 114 seq; cf. Mansi, IV, pp. 334 seq.

<sup>88</sup> Innocentii I PP, Ep. XXVII et XXXIII.

не мав змоги на нього відповісти, бо вмер 12 березня 417 року і був похований в катакомбах Понтініяна. 64

# 41. Зосим (417—418).

Зосим був грек, 85 син Авраама, тому дехто думав, 86 що він жидівського походження, але це малоправдоподібне. 57 В час висвяти нового папи в Римі був єпископ Патрокль із Арльсу і він здобув довір'я папи, тому ще того самого року був затверджений митрополитом для Ґаллії та іменований Апостольським Вікарієм для тієї провінції. Ніхто з Ґаллії не міг їхати до Риму без його супровідного листа. Це стало причиною незадоволення єпископів інших галлійських престолів, напр. Нарбон, Вієн ітд.

Осуджений пелагіянець, Келестій, що був прогнаний із Константинополя, поїхав до Риму з метою свого оправдання. Папа Зосим скликав Синод у церкві св. Климента, куди було закликано Келестія. Йому прочитано ухвали Синоду в Картагені з 411 р., які його осуджували, та запропоновано припинити своє навчання. Він заявив, що визнає науку, виложену папою Іннокентом І у його листах. Покірна поведінка Келестія викликала милосердя в папи Зосима й він написав до єпископів Африки, щоб упродовж двох місяців вислали свої закиди проти Келестія до Риму, разом із своїми делегатами. Незадовго потім і сам єресіярх вислав папі своє визнання віри, дуже хитро стилізоване, і папа ще раз написав у тій справі до Африки.

Архиєпископ Аврелій із Картагени відкрив у квітні 418 р. Синод у складі коло 200 Отців і там ще раз зібрано всі докази проти єретиків і папа затвердив їх осудження. Таким чином, Пелагій був осуджений. 88

Одначе, ще ця справа не забулася, як африканський пресвітер Апіярій із Сікки, тимчасово відсторонений своїм єпископом Урбаном, учнем св. Августина, заапелював до папи Зосима. Папа казав його знов допустити, а як спископ противився, вислав туди своїх леґатів для прослідження справи. З цього вийшов диспут у справі апеляцій до Риму. Леґати покликалися на правила з Нікеї, але в дійсності це були правила із Сардики, що переховувалися в Римі разом із Нікейськими без окремого заголовку. Натомість, в Африці були знані більше Нікейські, за якими духовні, покарані своїм єпископом, зверталися перше до Синоду, а щойно аж потім до Риму. Одначе смерть папи Зосима не дозволила йому довести справу до кінця.

Він умер 26 грудня 418 р., а «Книга Архиереїв» приписує йому видання декрету в справі дияконських риз, свячення свічок на Пасху та заборону духовним відвідувати деякі місця, напр. ресторани. Про життя папи Зосима до його вибору не знаємо докладно нічого, тому вищезгадані диспути

85 Liber Pontificalis, I, p. 225.

<sup>84</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 222; cf. Loomis, p. 88.

<sup>86</sup> Harnack, Sitzungsberichte der Berl. Akademie, 1904, p. 1050.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise, III, p. 228.

<sup>88</sup> Duchesne, loc cit.; cf. Grisar, Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter, I, p. 285.

з епископами Африки вказують, що він не визнавався добре в традиціях Римської Церкви, отже мусів бути з-поза Риму, може й тому він був першим папою без літургічного почитання. Його тіло було поховане в церкві св. Лаврентія в Агро Верано.89

## Св. Боніфат І (418—422).

Боніфат був сином римського пресвітера Йокунди, а папа Дамаз поставив його в сан пресвітера. 90 Він був леґатом папи Іннокента I до Константинополя в 405 р., мабуть, у зв'язку зі справою св. Івана Золотоустого. По смерті папи Зосима частина римських духовних, головно диякони, обрали на папу архидиякона Евлалія та зайняли базиліку в Лятерані. Натомість вища ієрархія, зібрана в церкві св. Теодора, обрала знаного й вченого пресвітера Боніфата. Обидва вони були висвячені на єпископів: Евлалій у Лятерані, при чому туди спроваджено хворого єпископа з Остії, а Боніфат у церкві св. Маркелла, при співучасті 9 єпископів і 70 пресвітерів.

З цього приводу в місті настало замішання, а префект Симмах, неприхильний Боніфатові, довів до відома імператорові Гонорієві до Равенни про події в Римі, і Боніфат був виселений з міста. Імператор скликав Синод єпископів до Равенни (лютий-березень 419 р.), але там не дійшло до порозуміння і запляновано інший Синод на місяць травень і в ньому мали б узяти участь єпископи Італії, Галлії та Африки. Обом обраним наказано вийти з Риму аж до остаточного рішення, при чому єпископ Ахіль із Сполета мав провести всі відправи на Свято Пасхи. Боніфат ждав у катакомбах Фелічітас, а Евлалій в Анціюмі. Одначе, останній не витримав і в саму Велику Суботу увійшов до Лятерану, але імператорські відділи його усунули, а Боніфат був визнаний законним папою.<sup>91</sup> Евлалій одержав єпархію в Тосканії і так закінчився спір.

З Церквою в Галлії вийшла трудність, бо архиспископ Ілярій з Нарбонни хотів посадити єпископа на одну незайняту єпархію, але цьому спротивився митрополит Парокль з Арльсу на основі своїх повноважень, наданих йому папою Зосимом. Він також задумав судити єпископа з Валенсу, але папа Боніфат обмежив його повноваження, доручивши Синодові єпископів розглянути справу Максима.

Подібною була справа з Церквою в Африці щодо апеляції пресвітера Апіярія і, як довідуємося з листа єпископів від 31 травня 419 р., справа була рішена задовільно. До Риму надійшла інша апеляція Антонія з Фуссули, якого осудив був Синод у Нумідії за старанням св. Авґустина. 92 Папа рішив, що як його невинність буде доказана, то папа здійме з нього кару.

<sup>90</sup> Liber Pontificalis, I, pp 227-229.

Св. Августин, Отець Церкви, уродився в Тагасте, Нумідія, в 354 р. і був сином поганина Патрикія та християнки св. Моніки. Вчився в Картагені і там вступив

<sup>89</sup> Rossi, Bulletino d'Archeologia Christiana, Roma, 1881, pp. 91 seq.

<sup>91</sup> Jaffe, Regesta, I, pp. 51 seq.
92 S. Bonifatii I PP, Ep. 12, in Mansi, IV, p. 396; cf. Leclerg, H., Gallicane, in Dict. d'Archeol. chretienne, 6 (1929), Paris, pp. 395 seq; cf. Dvornik F., The Idea, pp. 36 seq.

В часі понтифікату Боніфата I зачалося намагання Константинополя перебрати Іллірію під свою юрисдикцію. Імператор Теодосій II (408—450), син Аркадія, в 421 році, взявши за претекст відмову папи затвердити єпископа Перігіна в Коринті, обраного без згоди митрополита Руфа з Тессалоніки, видав едикта про перенесення єпархій Іллірії під юрисдикцію патріярха в Константинополі. Папа запротестував перед західним імператором Гонорієм, дядьком Теодосія II, і той відкликав едикта. Все ж таки, цей едикт увійшов у збірник законів Теодосія (в 438 р.) і Юстиніяна I (в 534 р.), та став причиною незгоди. Папа заборонив<sup>93</sup> в 422 р. ще раз святити будького в Іллірії без згоди Апостольського Вікарія в Тессалоніці.

«Книга Архиєреїв» приписує папі відновлення заборони дотикатися жінкам до священних посудин, подавати кадило, а невільникам давати духовні посади. Папа вмер 4 вересня 422 року й був похований на кладовищі Максима при Салярській дорозі, а його пам'ять шанується 25 жовтня.

у поганське подружжя, з якого мав сина Адеодата. В 383 р. виїхав до Італії, де викладав реторику в Римі й Медіоляні, і залюбки слухав проповідей св. Амвросія, який навернув його на християнство. Авґустин охрестився в 387 році, а за чотири роки став пресвітером у Гіппо (Африка). В 396 р. став єпископом у Іїппо. Він помер у час вандальського наїзду на Африку.

Св. Августин — один з найбільших Отців Церкви. Він — великий спекулятивний ум, що з легкістю вміє вияснити найважчі проблеми християнської віри. Ціла його філософія оперта на філософії Платона. Крім того, св. Авґустин є добрий психолог, богослов, проповідник, мораліст та історик. Він писав на всі теми, а навіть і поезію. При тому керувався великим милосердям і любов'ю до всіх, а при великих своїх здібностях розв'язував проблеми, і ці його розв'язки вже за його життя були високо шановані цілою Церквою. Його думка мала велике значення.

Св. Августин дуже шанований християнами Сходу, що залюбки його цитують. По ньому залишилася велика літературна спадщина, яку він сам зібрав у творі «Ретрактаціонес» (з 427 р.) і налічує 94 твори, між якими найголовніший — його «Сповідь», що є історією його життя аж до смерти матері св. Моніки в 387 році. Його твори ділять на: 1) філософські, 2) апологетичні, 3) егзететичні, 4) догматичні, 5) полемічні, 6) морально-пастирські. Також залишилося по ньому коло 363 проповіді, та коло 220 листів, з яких деякі є богословськими трактатами. Подамо латинські назви деяких його творів:

<sup>1)</sup> De Apto et Pulchro, Contra academicos, De beata vita, De ordine, De immortalitate animae, De musica, libri 6, De quantitate animae, De magistro; 2) De Civitate Dei, libri 22, De Divinitate Daemorum, Adversus Judaeos; 3) De Doctrina Christiana, Tractatus in Joannis Evangelium, De Genesi contra Manichaeos; 4) De Trinitate, libri 15, Euchiridion ad Laurentium, De Fide Rerum quae non videtur, De Fide et Operibus; 5) De haeresibus, De moribus Ecclesiae catholicae et de moribus Manichaeorum, De Duabus Animis contra Manichaeos; 6) Speculum, De Mendacio, De Continentia, De Patientia, De Opere Monachorum, De Cathesantibus Rudibus tec.

S. Augustini, Opera Omnia, in Migne, P. L., vols. XXXII-XLVII.

<sup>93</sup> Codex Theodosii, XVI:2, 45; cf. Coustant, I, pp. 1029 seq; cf. Zeiller J., Les origines chretiennes dans les provinces danubiens de l'Empire romain, Paris, 1918, pp. 365 seq; cf. Dvornik F., The Idea, p. 29; cf. Idem, Les Legendes, pp. 248 seq; cf. Honig R., Beiträge zur Entwicklung des Kirchenrechts, Gfitt. Rechts. Studien, 12 (1954), pp. 30 seq.

<sup>94</sup> Liber Pontificalis, I, p. 228; cf. Baronii, Annales VII, pp. 152-231; cf. Loomis, p. 90.

Келестин був син римлянина Пріска, а папа Іннокент І згадував про нього в листі до св. Августина в 416 р., як про диякона. Від св. Августина довідуємося, що 10 вересня 422 р. Келестин був обраний на папу однодушню. Папа по смерті св. Августина написав до єпископів Ґаллії про його святість, вченість і ревність, відкидаючи всі напади, роблені йому семіпелагіянами, головно Іваном Кассіяном та його прихильниками.

Понтифікат Келестина I був дуже важкий і неспокійний, через заколоти маніхеїв, пелагіян, новатіян та донатистів, а крім того з півночі знову сунули варвари. Імператриця Плакида, що правила від імени Валентініяна III, прогнала з Риму маніхеїв і інших єретиків, а папа ще раз осудив блуди пелагіянина Келестія, а в 429 р. вислав на Брітанські острови місіонерів Германа та Лупа, і вони боролися там проти пелагіянства.

У Ґаллії папа Келестин піддержав єпископів Нарбонни й Вієн проти намагань митрополита Арльсу захопити верховну владу над усіма єпархіями в Ґаллії, а єпископам Апуллії й Калябрії радив поучувати вірних, щоб дотримувалися церковних законів та не мішалися до вибору духівництва, бо й найсильніше їхнє бажання не є міродайним у важливих справах Церкви. Всі винні будуть покарані гострими карами.

Справа пресвітера Апіярія виринула ще раз. Синод в Африці (418 р.) виніс ухвалу, що ніхто з духовних, з пресвітерами включно, не може апелювати до Риму, поминувши свою власну ієрархію. Тим часом, на другий рік, папський леґат Фавстин знову занадто втручався в справи Церкви в Африці, дарма що ієрархія покликалася на Нікейські правила. Проте папа Боніфат I справи Апіярія не докінчив, бо останній погодився зі своїм єпископом Урбаном і одержав від нього інше призначення. Одначе, за папи Келестина він знову впав у свої попередні блуди й був відлучений, а тоді ще раз заапелював до Риму. Папа тимчасово припинив кару й вислав до Африки того самого нетактовного леґата Фавстина для прослідження. Та цього разу Апіярій визнав себе винним. При тій нагоді єпископи Африки писали до папи письмо з домаганням залишити Церкві в Африці справи суду над нижчими духовними, а тільки єпископи мали б апелювати до Риму. 96

Найважливішою справою понтифікату папи Келестина було осудження єресі патріярха Несторія з Константинополя на Соборі в Ефесі 431 року. Сам Несторій походив із Сирії, де був ченцем і пресвітером та проповідником в Антіохії. По смерті патріярха Сізінія (грудень 427 р.), старанням імператора Теодосія ІІ в квітні 428 р. Несторій був обраний патріярхом Константинополя. Він дуже гостро виступав проти аріян та проти т. зв. чотирнадцятників у Малій Азії, як також проти новатіян та македонян. А проте він приймав у себе пелагіян, осуджених і прогнаних з Риму в час

<sup>95</sup> Hefele, II, p. 127.

<sup>96</sup> Mansi, IV, 401 seq.

папи Келестина, хоч добре знав причину їх осудження та писав в тій справі два рази до папи. Щоправда, безпосередньої відповіді він не одержав, але Марій Меркатор, учень св. Авґустина, написав про те цілий меморіял і на тій основі імператор прогнав пелагіян із столиці. 97

Історик Сократ (7:32) оповідає, що патріярх Несторій спровадив з Антіохії пресвітера Анастасія, який у своїх проповідях говорив, що Пречиста Діва Марія породила лише Христа-Чоловіка, тому не треба її називати Богородицею, дарма, що такий вислів був в уживанні Церкви (напр. св. Атанасій уживав його). Це викликало в столиці неспокій. Але в обороні Анастасія виступив патріярх Несторій. І коли єпископ Прокль із Сизики виголосив у присутності Несторія проповідь, у якій назвав Пречисту Діву Марію Богородицею, то патріярх зараз же в своїй проповіді його поправив, вияснюючи людям, що її так не треба називати. При кінці 428 і спочатку 429 р. він зачав проголошувати свої гомілії, називаючи її Христородицею та твердячи, що Бог не народився з Марії, але пройшов (трансіїт) через Марію і вона є немов пурпуровою одежею Христа, бо бувши людиною, не могла породити Бога. Проти такого навчання виступив пресвітер Пилип та світський чоловік Євсевій (згодом єпископ Дорилеї).

Як це навчання зачало ширитися між єгипетськими ченцями, патріярх Кирило з Олександрії написав до них Пасхальне послання в 429 р., в якому цю єресь осудив. Він писав також до патріярха Несторія, де між іншим говорив, що не він (Кирило) і його письмо (до ченців), але сам Несторій і його приятель є причиною неспокою в Церкві. Дійшло до того, що вже дехто не називає Христа Богом, але Божим оруддям (інструментом), або богоносним чоловіком. При такому пониженні віри він не міг мовчати і хай сам Несторій скаже, що він відповість єпископові Риму, Келестинові, та іншим епископам, як вони його запитають: чи Несторій дійсно писав і говорив те, що про нього говорять. Також приходять з усіх провінцій Сходу неприхильні вісті про Несторія, і він може від них усіх відняти журбу, як знову прийме вислів «Богородиця». Свою кореспонденцію з Несторієм, його богозневажливі проповіді, та свій власний твір проти нього св. Кирило вислав до Риму.<sup>99</sup> Римський архидиякон Лев (згодом папа Лев I Великий) вислав усі ці речі до Івана Кассіяна в Марсилії, а він на їх основі написав твір «Про втілення Христа проти Несторія». 100 І патріярх Несторій також написав до папи Келестина I.101 Так зачалася нова суперечка.

В 430 р. папа скликав Синод у Римі, на якому розглянено цілу справу. Папа похвалив ревність св. Кирила та дав йому доручення проголосити

miarum capitula XII, ibidem, pp. 907- 932.

\*\*Nestorius scripsit: "Ferri tamen potest hoc vocabulum propter ipsam considerationem, quod solum nominetur de virgine hoc verbum propter inseparabile templum Dei Verbi ex ipsa, non quia mater sit Dei Verbi: nemo enim antiquiorem se parit".

101 Mansi, IV, pp. 1021-1024.

<sup>97</sup> Marius Mercator, Epistola de dicrimine inter haeresim Nestorii et dogmata Pauli Samo-sateni, Ebionis, Photini atque Marcelli, Migne, P. L., 48, pp. 773 seq; idem, Nestorii blasphe-marium capitula XII. ibidem, pp. 907- 932.

non quia mater sit Dei Verbi; nemo enim antiquiorem se parit".

99 Mansi, IV, pp. 587-618; S. Cyrilli Epist. II, ibidem, pp. 883 seq; ibidem IV, pp. 887.

100 Joannis Cassiani, De Incarnatione Christi contra Nestorium, Migne, P. L., 50, pp. 9-272.

декрет Синоду в Римі на Соборі східніх єпископів. Листи папи Келестина I до Несторія, до Константинополя, до Антіохії та до св. Кирила мають дату 11 серпня 430 року. $^{102}$ 

Згідно з рішенням папи, Несторій мав виректися єресі впродовж десяти днів, а вже сам св. Кирило уложив формулу відречення на Синоді єгипетських єпископів. Ці його «анатеми» були суттю його твору проти Несторія, і мали схвалення папи Келестина I.

Однак, проти анатем св. Кирила виступили від патріярха Івана з Антіохії: Андрій з Самосати і Теодорет із Киру, а Синод антіохійських єпископів проголосив свої закиди проти св. Кирила, і в них заперечили «гіпостатичну єдність» Особи Христа (грецькою мовою: генозіс кат, гіпостазін; також: «фізіке генозіс»), уважаючи його формулу неправильною. При тій нагоді сам Несторій відповів св. Кирилові своїми 12-ма протианатемами, де ще раз уповні піддержав свою єресь. Крім того він у суботу й неділю, 13 і 14 грудня 430 року, виголосив проти св. Кирила проповіді, в яких ще виразніше зформулював свою єресь, твердячи, що Пречиста Діва Марія не породила Христа-Бога, Боже Слово-Логос, але лишень орган, святиню для Нього, якою був Христос-Чоловік, немов «одухотворена царська пурпура». Втілене Боже Слово не страждало і не вмирало, але воскресло із мертвих того, в якому було втілене. Логос і Чоловік мають бути почитані разом, бо «через того, що родить почитаю того, хто є народжений, казав Несторій. Він пробував оправдати себе перед папою і ждав на рішення Синоду. 103

Папа писав ще листи до митрополита Руфа з Тессалоніки, єпископа Флявіяна з Філіпополісу та патріярха Ювеналя в Єрусалимі, він в усіх листах писав про неправильність вислову Несторія та про своє доручення проголосити це на Соборі, і що це мав зробити патріярх Кирило.

За згодою імператора Теодосія II Собор був скликаний до Ефесу, і туди папа вислав своїх леґатів, єпископів Аркадія й Проєкта, та пресвітера Пилипа, що мали діяти разом із св. Кирилом, і про те папа писав у свому листі до імператора (15 травня 431 р.) та до Отців Собору. 104

Собор зачався 22 червня 431 р. в Ефесі і на ньому головував св. Кирило, як «Заступаючий місце Найсвятішого й Блаженнішого Архиєпископа Римської Церкви Келестина».  $^{105}$  Того дня вранці зібралося  $^{160}$  Отців, а

<sup>102</sup> Ibidem IV, pp. 1017, 1025, 1035, 1047.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Ibidem, V, p. 753.

<sup>104</sup> Ibidem, IV, pp. 1283, 1291.

<sup>105</sup> Св. Кирило ур. 370, а помер 27 червня 444 р. по 32 роках патріярхату. Він — Отець Церкви, із сильним вибуховим характером; як ішлося про оборону католицького навчання, він не знав труднощів. З другої ж сторони, він був дуже покірний у відношенні з людьми, напр., у відношенні до свого вчителя, сповідника й дорадника, св. Ісидора.

Св. Кирило, це глибокий мислитель, але в поборюванні Несторія мав деякі неправильні вислови, напр. «мія фізіс ту Теу Логу сесаркомене» — « Одна воплочена природа Божого Слова», та його уникання ужити «фізіс» — природа, як говорив про дві природи Христа, були згодом використані монофізитами.

Твори св. Кирила можна поділити на: 1) еґзеґетичні: Про почитання Бога Духом і Правдою, Пояснення Пентатевху, Пояснення Ісаії, Малих Пророків і св.

ввечері було вже 198. Сам патріярх Несторій не з'явився, хоч і був закликаний імператором. Не було також патріярха Івана з Антіохії.

Собор в Ефесі відбув сім сесій та схвалив Томос і шість правил. Осудження патріярха Несторія (1 сесія) звучало: «Безбожний Несторій не послухав наших рад і не прийняв святих і богобоязних єпископів, висланих нами; ми з необхідности самі розглянули його богозненаважництва, висновуючи з його писань і листів та з виголошених ним недавно проповідів у цій митрополії: його думки й навчання безбожні. Ми через його впертість змушені канонами і листом (до Кирила) від Нашого Святішого Отця і Приятеля Келестина, Єпископа Римської Церкви, з рясними сльозами дійти до такого важкого суду проти нього: Господь наш Ісус Христос, що був ним богозневажений, рішив через цей Святий Собор, що названий Несторій має бути позбавлений своєї єпископської гідности і виключений від усякої єдности з єпископами». 106

Одним з останніх і далекосяглих рішень папи Келестина І було вислання св. Патрика до Ірляндії, де він трудився для християнізації цього краю і став Апостолом ірляндського народу. З пам'яттю папи Келестина зв'язують також відбудову церкви Пресвятої Богородиці на Затибр'ю, знищеної візиготами в час їх наїзду на Рим, як також церкви св. Сабіни В церкві на кладовищі Прискилли були розмальовані фрески, що представляли Собор в Ефесі, і в тій церкві папа був похований. Його пам'ять Захід шанує 6 квітня, а Схід 8 квітня. Збереглися також деякі його декрети й листи. 107

# 44. CB. CUKCT III (432-440).

Сикст був духовним у Римі та боронив св. Авґустина, коли на нього нападали пелагіяни. Обраний на папу однодушно 108, Сикст III затвердив акти й ухвали Собору в Ефесі, що наспіли до Риму по смерті папи Келестина. Церква в Антіохії не зразу погодилася на осудження навчання Несторія, тому була якийсь час в ізоляції. Врешті ,св. Кирило і патріярх Іван із Антіохії склали в 433 р. «Символ єдности», 109 але Андрій з Самосати й інші антіохійці і далі настоювали, що слово «Богородиця» є єретич-

Івана (156 гомілій); залишилися також фраґменти пояснень до св. Матея, листа св. Павла до Римлян і інші; 2) апологетичні: Проти Юліяна, первісно 30 книг, а збереглося тільки 10; 3) догматично-полемічні: Скарбниця Святої Єдиносушної Трійці, Про Святу й Животворящу Трійцю, Книга про правдиву віру імператора Теодосія, Про Втілення Єдинородного, Проти Несторія, Апологія проти Теодорета, Про Втілення Божого Сина, Пречиста Діва Марія є Богородицею, а не христородицею, Проти тих, що не хотять почитати Пр. Діву Богородицею і т. д.; збереглося його 29 пасхальних гомілій, а листів знайдено досі 88 (в тому 17 до нього). Його твори видав Мінь, Грецька Патрологія, томи 68-77.

<sup>106</sup> Mansi, IV, p. 1211.

<sup>107</sup> S. Celestini I PP, Epist. et decreta, Migne, P. L., 50.

<sup>108</sup> Liber Pontificalis, I, p. 232; cf. Seppelt, p. 20.

<sup>109</sup> Mansi, V, p. 101-310; cf. Hefele, II, pp. 263 seq.

не, а Теодорет скликав Синод у Зевґмі, що відмовився анатемізувати Несторія, хоч згодом анатемізував його блуди.

При нагоді поєднання Олександрії з Антіохією св. Кирило написав листа, знаного в церковній літературі по його початкових словах: «Нехай радуються небеса», заадресованого до патріярха Івана в Антіохії. Він, між іншим, писав у ньому таке: «Перед віками (Христос) був народжений від Отця, але в послідніх днях для нашого спасення народився чоловіцтвом від Пречистої Діви Марії; в єдності двох природ визнаємо одного Христа, одного Сина й одного Господа. Згідно з розумінням цієї ясної єдности визнаємо Пречисту Діву Марію Богородицею, бо Слово Боже було втілене й сталося чоловіком, а через її зачаття об'єднало з собою святиню, одержану від неї. 110

В час папи Сикста III патріярх Прокль із Константинополя знову робив старання підчинити собі спархії Іллірії, але безуспішно. З пам'яттю папи Сикста зв'язують відбудову базиліки Богородиці «Більшої», яку він звелів прикрасити образами на честь Пр. Богородиці. Одержавши щедрі дари від західнього імператора Валентіяна III, папа прикрасив базиліки св. Петра у Ватикані та св. Івана в Лятерані. По папі залишилося 8 листів. 111 Церква шанує його пам'ять 28 березня.

<sup>110</sup> Mansi, V, p. 301-310; cf. Hefele, II, p. 269.

<sup>111</sup> S. Syxti III PP, Epistolae, Migne, P. L., 50, pp. 583 seq.

#### третій розділ

## РИМ У ДОБІ МАНДРІВКИ НАРОДІВ

В часах Теодосія II (408—450), на якого мала спершу вплив його енергійна сестра Пульхерія, а згодом жінка Євдокія-Атена, донька поганського професора реторики в Атенах, що опікувалася наукою та гелленською культурою, — напр., вона зреформувала школу в Царгороді з перевагою гелленської культури, — обидві частини імперії поволі розходяться. На Заході звання грецької мови заникає, а на Сході грецька мова заступає латинську.

Щоправда, Кодекс Теодосія з 438 р., що був кодифікацією законів держави від часів Костянтина Великого, був проголошений від імени східнього імператора Теодосія та західнього Валентініяна ІІІ, але нові закони Сходу не доходили вже на Захід, а західні на Схід. Під ударами ґотів і гунів західня частина імперії зачинає поволі хилитися до занепаду, деякі провінції, напр., Ґаллія, Еспанія, Африка, на деякий час втрачають контакт із Римом, а наїзд лонґобардів на Італію перериває зв'язок Риму з Константинополем. Цей зв'язок знову відновляється в час володіння іншого великого імператора Юстиніяна І, але на короткий час, бо східня імперія, напастована персами, аварами й слов'янами, бореться рештками сил за своє існування.

Все ж таки, Церква залишається одинокою силою, що лучить Схід і Захід. На Соборі в Ефесі всі визнали авторитет «Найсвятішого і Найблаженнішого Папи Келестина, Єпископа Апостольської Столиці», а його Томос був прийнятий із підкресленням, що він наслідник св. Петра\*, стовп віри й основа Католицької Церкви (діядохос кай топотеретес). Ця влада папів ще більше і яскравіше проявилася в час папи Лева I, хоч політичне значення Риму дуже змаліло.<sup>1</sup>

<sup>\*</sup> Denzinger, Enchiridion Symbolorum, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brehier L., Notes sur l'histoire de l'enseignement superieur à Constantinople, Byz., 3 (1926), pp. 82 seq; cf. Zilliacus H., Zum Kampf der Weltsprachen in oströmischen Reich, Helsingsfors, 1935; cf. Stein E., Geschichte des spätrömischen Reiches, I, von römischen zum byzantinischen Staate, (284-476), Wien, 1928, pp. 425 seq.

## 45. Св. Лев I (440-461).

Лев був сином Квінтіяна з Тосканії та сповняв обов'язки архидиякона в Римі й був широко знаний у той час. За його життя Церква вступила в нову добу своєї історії, а її гілки в Галлії, Британії та північній Африці опинилися у великій загрозі. Остання квітуча Церква була довгий час відірвана від християнського світу в наслідок жорстокого режиму вандалів, що в 430 р. зайняли Гіппо, престольне місто св. Авґустина.

Всі ці нові події загрожували занепадом престижу західньої частини імперії, а головно її старовинної столиці — Риму. І може це було одною з причин, чому на християнському менше загроженому Сході нуртують тенденції до церковного сепаратизму, підсичуваного відновою старих та виникненнями нових єретичних рухів.

Одначе папа Лев I був людиною великого формату і він своєю душею й своїм генієм відчув народжування нової доби в житті народів і Церкви. Папа Лев I урятував Церкву й західню цивілізацію перед першим нищівним ударом варварів, а його довгу й всесторонню діяльність можна б коротко схарактеризувати так: збереження чистоти віри, очищування Церкви від єресей, закріплення її внутрішньої дисципліни та скріплення її відпорности в нових обставинах.

З перших листів папи довідуємося<sup>2</sup>, що він мав звіти від єпископа Септіма з Альтінуму, що в Аквілеї приймано до Церкви пресвітерів і дияконів, прихильників пелагіянства, але без їхнього формального відречення від єресі, тому казав прослідити справу на Синоді й вимагати від них ісповідання віри.

З Африки втікали християни перед наїздом вандалів до Риму, а з ними й єретики, тому папа в 443 р. особисто досліджував справу та своїми проповідями в римських церквах переконував їх, що вони в блуді, і багато з них навернулося, а всі вперті мусіли покинути місто. На другий рік папа окремим посланням остеріг єпископів Італії перед єретиками<sup>3</sup>, а імператор Валентініян в едикті з 19 червня 445 грозив їм карами.

В Еспанії поборювання прискилліян продовжувалося і папа в свому листі до епископа Турібія<sup>4</sup> жадав скликання провінціяльного Синоду для кращого поборювання єресі, і такий Синод відбувся в Толедо.<sup>5</sup>

Розвиток Церкви в Ґаллії, що в часах Лева I мала вже 45 єпархій, та її віддаль від Риму, а головно часто переривані наїздами шляхи сполучення, вимагали поширення влади Апостольського Вікарія. Одначе митрополит Ілярій з Арльсу, що перебував на цьому посту, порушив права інших митрополій. Він, напр., усунув єпископа Каледонія з Бесансону на основі фальшивого донесення, а іншим разом висвятив кандидата на місце хво-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 238 seq; cf. S. Leonis I PP, Epl. 2; Opera Omnia, Migne, P. L., vols. 54-56.

Idem, Epist. VII.Idem, Ep. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hefele, II, pp. 306 seq.

рого єпископа Проєкта, що по видужанні домагався назад своєї єпархії. Обидва вони апелювали до папи. В тій справі писав також до Ілярія імператор, а папа закликав його до Риму, і там рішив справу на користь обох єпископів. По смерті Ілярія в 449 р. його наслідник Равенній окремою конституцією папи з 5 травня 450 р. був іменований Вікарієм Ґаллії та одержав ті самі права, що їх мав митрополит Атанасій із Тессалоніки для цілої Іллірії. Останньому папа дав привілей висвячувати митрополитів та скликати Синоди цілої провінції, але він мав придержуватися інструкцій папи.

Найважливішою подією понтифікату Лева І було осудження Христологічної єресі монофізитів, започаткованої патріярхом Несторієм, але продовжуваної в іншій формі архимандритом Євтихієм у Константинополі, що
мав вплив на імператора Теодосія. Апостольське передання навчало, що
в Христі була одна Особа, одна Гіпостазіс (за висловом св. Кирила) і дві
природи: Вожа й людська. Досі богословські терміни в тій справі вже були
усталені й уся Церква навчала, що в Пресв. Трійці є одна природа (узія
або фізіс) із трьома Гіпостазами-Божими Особами. Людська природа Христа сама в собі є «аніпостатос», а тільки Друга Особа Божа є «Гіпостазіс».
І як нескінченна Божа природа може мати потрійну прикмету, так і нескінченна «Гіпостазіс» Божого Слова, Логосу, може злучити в одну «гіпостатичну єдність» дві Його природи. Одність Христа не є одністю двох
природ як таких, але одністю гіпостатичною — особовою. Обидві Його природи різні, але нерозривні і кожний їх акт досконало злучений між собою.

Монофізити блудили у вияснюванні тієї науки, твердячи, що в Христі була одна Особа, одна Гіпостазіс і одна природа, утотожнюючи слово «фізіс» з словом «Гіпостазіс», та висновуючи, що оскільки Христос мав одну Особу й одну Гіпостазіс, то повинен був мати й одну природу. При тому вони посилалися на вислів св. Кирила: «мія фізіс ту Лоґу сесаркомене», тобто «одна втілена природа Слова».

Ми вже згадали, що цей вислів св. Кирила найперше викривили аполінаристи, а тепер монофізити зробили з нього свої фалшиві висновки. Архимандрит Євтихій зачав проголошувати свою науку в Константинополі про одну природу Христа, піддаючи думку, що Його Божа природа зовсім витіснювала людську природу з Його Особи. Такій фалшивій науці спротивився патріярх Флавіян і коли на Синоді в 448 р. Євтихій заявив, що людська природа Христа не була такою як наша, то був за те осуджений. Він заапелював до Риму, до Олександрії та до імператора, називаючи патрі-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. Leonis, Ep. XVI; cf. Mansi, V, pp. 1153 seq, (Valentinianus ad Hilarium), 8 Aug. 445: "...cum igitur Sedis apostolicae primatum sancti Petri meritum, qui princeps est episcopalis coronae, et Romanae dignitas civitatis, sacrae etiam Synodi firmavit auctoritas, ne quid praeter auctoritatem sedis istius inlicitum praesumptis attentare nitatur"...cf. Duchesne, L., Fastes episcopaux a l'ancienne Gaule, Paris, 1907, I, p. 103; cf. Dvornik F., The Idea, pp. 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. Leonis I PP, Ep. XIV; cf. Nostietz-Rieneck, Die päpstlichen Urkunden für Thessalonica und deren Kritik durch Prof. Friedrich (in Zeitschrift f. Katholische Theologie), 1897, pp. 1 seq.

ярха Флавіяна несторіянином, бо він зменшує Божество Христа.<sup>8</sup> Одначе, із ісповідання віри патріярха Флявіяна виходить, що він визнавав правдиву Апостольську науку.<sup>9</sup>

Папа погодився, щоб цю справу вирішити на загальному Соборі Східньої Церкви, який скликав імператор Теодосій на 8 серпня 449 року до Ефесу, і точно виклав усю науку в своєму Листі-Томосі, який мали прочитати на Соборі. Це папа доручив своїм леґатам: єпископові Юліянові, пресвітерові Ренатові та дяконові Ілярієві. 10 Імператор поставив головою Собору патріярха Діоскора з Олександрії, біля якого засів папський леґат Юліян, патріярх Ювеналь з Єрусалиму, патріярх Домн із Антіохії, та патріярх Флавіян із Константинополя. Всіх Зібраних Отців було 127, а кінцеві акти Собору підписало 135 Отців.

Волею папи Лева було, щоб його догматичний Томос був прочитаний Отцями на початку нарад<sup>11</sup>, але патріярх Діоскор цього не вчинив, маючи свій, узгіднений з імператором плян. Архимандрит Євтихій заявив перед Отцями, що визнає постанови Нікейського й Ефеського Соборів, а був осуджений патріярхом Флавіяном за свій неправильний вислів, на якому він не настоював. Діоскор не дозволив патріярхові Флавіянові, ані єпископові Євсевієві з Дорилеї викласти єретичне навчання Євтихія перед Отцями Собору і так покерував нарадами, що, замість Євтихія, їх обох було осуджено й скинено з постів. І коли патріярх Флявіян запротестував, його побито й ув'язнено, разом з Євсевієм. Усіх Отців змушено підписати їх осудження. Не вчинили цього папські легати, а диякон Ілярій голосно кричав: «Протестую», і за це заледве врятував своє життя втечею.

Леґати привезли папі протест Флавіяна, заадресований «До Апостольського Престолу князя Апостолів Петра і вселенського Собору, що є під опікою Твоєї Святости». Протестував також єпископ Євсевій, якому пощастило втекти, та Теодорет з Киру, підкреслюючи те, що як колись Петро поміг Павлові, так і тепер вони очікують помочі від його наслідника, папи Лева.

Простудіювавши акти Собору й протести, папа позбавив сили всі ухвали. Відлучив від Церкви всіх винних і звільнив від кари Собором засуджених, а сам Собор назвав «Лятроцініюм»-Розбійничим, і з цією назвою він увійшов в історію Церкви. Папа не визнав також патріярхом Анатолія, якого поставив Діоскор на місце осудженого ним патріярха Флавіяна. 12

В листі до імператора папа рішуче домагався скликати інший Собор, але Теодосій умер (28 липня 450), а його наслідник Маркіян, одружений з його сестрою Пульхерією, що не був прихильником монофізитів, повідо-

в Нагаевський І., Рим і Візантія, Торонто, 1956, стор. 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mansi, VI, p. 28-30.

<sup>10</sup> Hefele, II, pp. 320 seq.

<sup>11</sup> Hefele, II, pp. 353 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Mansi, VI, pp. 36 seq., 83 seq.; cf. Mommsen Th. E., Aktenstücke zur Kirchengeschichte aus dem Cod. Cap. Novar., 30 Neues Archiv, II, 1886, pp. 362 seq.

мив папу, що погоджується сповнити його бажання. 13 Тепер і Анатолій прокляв Євтихія, разом із його прихильниками і визнав навчання, проголошуване папою.

Імператор скликав новий Собор до Нікеї на 1 вересня 451 р.14 і папа вислав туди своїх леґатів: єпископів Пасхазіна, Лукентія, Юліяна та двох пресвітерів: Боніфата й Василя, жадаючи, щоб Пасхазін головував на Соборі. Він написав листи до імператора<sup>15</sup>, патріярха Анатолія<sup>16</sup> та Томос до Отців Собору з домаганням прочитати його на початку нарад. 17

Собор почався 8 жовтня не в Нікеї, але в Халкедоні, на прохання імператора, якому обов'язки не дозволяли від'їхати далі від столиці. 18 У церкві св. Євфемії зібралося коло 520 Отців, як виходить із листа до папи, але сам папа говорить про 600, а загально приймається, що їх було  $630.^{19}$ На Соборі головував папський леґат Пасхазін. Томос папи був прочитаний на початку нарад, а по його вислуханні всі Отці прийняли його з окликами: «Через Лева промовив св. Петро!» Всім прихильникам Діоскора запропоновано виректися єресі і підписати папський «Лібеллюс», хто так зробив, був прийнятий до єдности з Церквою. Символ віри був проголошений на п'ятій сесії 22 жовтня, а дисциплінарні правила-канони були проголошені на 15 сесії (31 жовтня). З огляду на те, що папські леґати заявили протест проти 28-го канону, запропонованого деякими грецькими єпископами, вони відбули ще одну, 16-ту сесію (1 листопада), на якій цей канон був прийнятий. $^{20}$ 

Він звучить: «Йдучи в усьому за рішенням св. Отців, знаємо нещодавно прочитаний канон 150 Боголюбивих епископів відносно прав св. Церкви в Константинополі, новому Римі; справедливо надали Отці права престолові старого Риму через його характер імператорського міста, і ця обставина була причиною, що 150 Боголюбивих єпископів такі самі права признали св. престолові нового Риму; вважаючи доброю основою обставину, що місто, прославлене перебуванням базилевса й Сенату, має великі права, тому й у церковних справах має мати більші права, — з тих самих причин вони повинні бути признані й другому (новому Римові).

«І ми (постановляємо), щоб з єпархій Понту, Азії й Тракії лише митрополити, а в зайнятих варварами околицях названих спархій також і звичайні єпископи були хіротонізовані архиєпископом Церкви в Константинополі; очевидно, що кожен митрополит у названих єпархіях, разом із епископами епархії (митрополії), хіротонізує нових єпископів, як наказано святими канонами. Митрополити згаданих епархій мають, як сказано, одержувати хіротонію від архиєпископа в Константинополі, вже по їх до-

Mansi, VI, pp. 93-94, 97-100, 99-104.
 Hefele, II, p. 402.
 Mansi, VI, pp. 125, 127.

<sup>16</sup> Ibidem, p. 129.

<sup>17</sup> Ibidem, p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibidem, pp. 135, 137.

<sup>19</sup> S. Leonis I PP, E. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Hefele, II, p. 422.

конаному виборі за прийнятим звичаєм і по повідомленні про те архиєпископа в Константинополі».<sup>21</sup>

Цей канон підписали тільки 185 Отців на всіх 600, а папські легати, патріярх Протерій із Олександрії, поставлений на місце осудженого Діоскора, та єпископи Іллірії, запротестували. Одержавши акти Собору, разом із протестами й листами патріярха Анатолія та імператора, папа не визнав 28-го канону і повідомив про те імператора й Пульхерію $^{22}$ , патріярха $^{23}$ (листи мають дату 22 травня 452 р.), як також епископа Юліяна з Хіос, підкреслюючи, що цей канон впроваджує замішання і неспокої в Церкві. Коли ж Анатолій ширив вістку, що папа відкинув ухвали Собору, папа ще раз написав до імператора, Пульхерії, до Отців, що були в Халкедоні (21 червня 453), та до Юліяна з Хіосу, що намовляв єпископів Ілдірії підписати згаданий канон. Щойно в квітні 454 р. патріярх Анатолій відпекався участи в ухвалі згаданого канону, скидаючи вину на грецьких єпископів і зазначуючи, що без згоди папи канон і так не матиме значення. Папа Лев прийняв до відома це вияснення патріярха Анатолія й він умер (457 р.) у єдності з Апостольською Столицею в Римі. 24

Таким чином, папа Лев I допоміг Східній Церкві завести лад і порядок, а його авторитет був визнаний усіма. Коли Аттіла, король гунів, потерпів 451 року поразку в Ґаллії під Шальоном, він рушив на Італію, і впродовж 452 року поруйнував Ломбардію аж до берегів Андрійського моря. Імператор Валентініян не мав сили, ані відваги виступити проти нього. В тому трагічному положенні папа Лев наважився взяти оборону краю в свої руки і вирушив зі своїми людьми аж до Мантови (Мантуї), де мав особисту зустріч з Аттілою та переконав його не руйнувати Італії. Навіть грізний і жорстокий варвар скорився перед великим моральним авторитетом папи й Італія та місто Рим були врятовані.<sup>25</sup>

В Римі папа збудував над гробом св. Корнилія при Аппійській дорозі церкву та відновив базиліку св. Петра у Ватикані, а багата римлянка Димитрія збудувала церкву св. Степана також при Аппійській дорозі.

Папа Лев I був учений богослов, а з його письменницької спадщини залишилося 96 проповідей, націхованих глибокою думкою, ясністю стилю

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibidem, Il, pp. 527-529; cf. Schwartz E., Die Konzilien des 4. und 5. Jahrhunderts, in Hist. Zeit., 104 (1910), pp. 1 seq; cf. Schwartz E., Die Konzilien des 4. und 5. Jahrhunderts, in Hist. Zeit., 104 (1910), pp. 1 seq; cf. Caspar E., Geschichte des Papsttums, I, (1930), pp. 423 seq; cf. Klinkenberg H. M., Papsttum und Reichkirche bei Leo dem Grossen, in Zeitschr. d. Savigny-Stiftung, Kan. Abt., 38, (1952), pp. 37 seq; cf. Schwartz E., Die Kaiserin Pulcheria auf der Synode von Chalkedon, Festg. f. A. Jüllicher, 1927, pp. 203 seq.

22 Mansi, VI, 195-197, 207, 217, 220, 221.

23 Hefele, II, pp. 552 seq.

24 S. Leonis I PP, Epp. 114-117, Mansi, VI, pp. 225-236; Mansi, pp. 278 seq. Anatholius scripsits. De his autem guage Constantinopolitance geratia sedic cancita sunt in Chalcedonesis pur-

scripsit: "De his autem quae Constantinopolitanae gratia sedis sancita sunt in Chalcedonensi nuper universali Synodo, pro certo beatitudo vestra hoc habeat nullam esse culpam in me, hominem qui semper otium et quietem in humilitate me continens ab ineunte mea aetate dilexerim, sed Constantinopolitanae ecclesiae reverendissimus clerus est qui hoc habuit studium, et istarum partinium religiosissimi sacerdotes, qui in hoc fuere concordes et sibi pariter adjutores, cum et sic gestorum vis omnis et confirmatio auctoritati vestrae beatitudinis fuerit reservata. Hoc igitur bene compertum sanctitas vestra cognoscat nihil ex me istius causa factum esse negotii, qui semper omnem jactantiae levitatem et aliena adpetendi cupiditatem mihi vitandem credi-

<sup>25</sup> Harnack, History of Godma, Boston, 1903, II, p. 168.

та переконливою артументацією. Збереглися також його 143 листи<sup>26</sup> та 30 післаних до нього. Його листи, це письма «власть імущого», а в кожному реченні видно велику свідомість влади й відповідальности Римського Архиєрея, унасліджені від св. Петра.<sup>27</sup>

Папа Лев I Великий умер 10 листопада 461 року, а його тлінні останки були поховані у вестибюлі базиліки св. Петра. Згодом, у 688 р. папа Сергій переніс його мощі до середини базиліки і збудував над ними престіл. Папа Венедикт XIV зачислив його 15 жовтня 1754 р. до Отців Церкви; його пам'ять Західня Церква святкує 11 квітня, а Східня — 18 лютого. 28

## 46. Св. Ілярій (461—468).

Ілярій був уроджений у Сардинії та сповняв обов'язки архидиякона в Римі<sup>29</sup>. Саме він був той відважний диякон-легат на «Розбійничому» Соборі в Ефесі в 449 р., котрий протестував проти несправедливих рішень патріярха Діоскора. Він урятувався втечею, про яку згодом згадував у свому листі до імператриці Пульхерії. Ілярій був обраний на папу й висвячений 19 листопада 461 р.

В його час знову стався клопіт у Ґаллії, коли архиєпископ Рустик із Нарбони висвятив архидиякона Гермеса на єпископа й призначив на свого наслідника. Папа його затвердив, але відмовив йому в митрополичих правах. Також і архиєпископ Мамерт із Вієн висвятив єпископа для єпаркії в Діє, коч ця єпархія за Лева І була перенесена до митрополії в Арльсі, а тому митрополит Леонтій запротестував. Папа доручив йому розглянути справу на Синоді, в наслідок якого папа окремим декретом заборонив архиєпископові Мамертові робити це на майбутнє, а висвячений єпископ у Діє мав одержати санкцію від Апостольського Вікарія в Арльсі. (25 лютого 464). Папа піддержав також митрополичі права єпископа в Ебруні над єпархіями надморських Альпів.

В Еспанії єпископ Силван із Калагори святив єпископів і пресвітерів із чужої єпархії, а тому митрополит Асканій з Тараґони, разом із провінційними єпископами, вніс до папи скаргу; також і єпископ Кундінарій із Барселони призначив Іринея на свого наслідника, а Синод у Тараґоні це потвердив і просив у папи затвердження. В На Синоді в Римі (19 листопада

Nostietz-Rieneck, Die Briefe Papst Leos I (in Hist. Jahrbuch), 1897, pp. 117 seq.
 Grisar, II Primato Romano del secolo quinto (in Annal. Roman.), Roma, 1900, I, pp. 307 seq; cf. Hermann E., Chalkedon und die Ausgestaltung des Konstantinipolitanischen Primats, in Grillmeir, H. Bacht, Das Konzil von Chalkedon, 2, Würzburg (1953); ibidem, Martin T. O., The Twenty-eight Canon of Chalkedon, a Background Note, pp. 433 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> S. Leonis, Opera Omnia, Migne, P. L., vols. 54-56; cf. Jaffe, I, pp. 58 seq. <sup>29</sup> Liber Pontificalis, I, p. 242.

<sup>30</sup> S. Hilarii I PP, Ep. ad Pulcheriam, Migne, P. L., 54, p. 837. 31 Hefele, II, pp. 589 seq; cf. Mansi, VII, pp. 938 seq.

465) папа вирішив, що без згоди митрополита Асканія невільно нікого висвячувати, Іриней мусить покинути Барселону, а висвячені єп. Силваном мають бути позбавлені їх сану.

Папа Ілярій збудував у Лятерані дві баптистерії: одну на честь св. Івана Хрестителя, а другу на честь св. Івана Євангелиста. З Останньому з вдячности за поміч під час утечі з Ефесу, коли за ним гналися люди Діоскора, а він переховався в склепі св. Івана і так урятував своє життя. І досьогодні можна бачити напис на дверях баптистерії: «Св. Іванові Євангелистові, своєму рятівникові, єпископ Ілярій, слуга Христів».\*

Папа Ілярій умер 28 лютого 468 р., а його тіло було поховане в церкві св. Лаврентія. Пам'ять його шанується 17 листопада.

#### 47. Св. Симплікій (468—483).

Симплікій був сином Кастіяна з Тіволі. За його понтифікату стався занепад західньо-римської держави. По вбивстві Валентініяна III вождь Максим захопив владу в свої руки і змусив його вдову Євдокію вийти за нього заміж. Вона закликала вандальського вождя Ґензерика й тоді юрба розірвала Максима на шматки. При тій нагоді вандали поруйнували Рим, а саму Євдокію з двома доньками забрали з собою.

Східній імператор Лев І з Ізаврії (457—474), перший з імператорів, коронований патріярхом навзір релігійної висвяти, 35 іменував Антема, зятя свого попередника Маркіяна, імператором на Заході (476 р.) та вислав військо до Африки проти вандалів. Одначе фльота під командою Левового шурина, адмірала Василіска, була побита Ґензериком у 486 році. Тоді також візиготи під проводом Еврика зайняли Ґаллію, а саксонці Брітанію. По смерті Лева І його наслідником став його внук, Лев ІІ, син Зенона й Аріядни, але Зенон правив державою. Врешті останнього західнього імператора Ромуля Августуля усунув вождь герулів, Одоакер, що проголосив себе «патрицієм» і таким був визнаний у Константинополі. Він, хоч і був аріянин, не переслідував Церкви.

В час імператора Зенона (474—491) на Сході знову віджило монофізитство, а сам імператор намагався паралізувати впливи папи в Східній Церкві. Це вже було наслідком 28-го канону в Халкедоні. Вже імператор Лев І з Ізаврії домагався від папи Симплікія визнання цього канону, а папа посилав єпископа Проба з Канузи до Константинополя, щоб переконати імператора й патріярха, що це спричинить велике замішання в Церкві, а тому й відмовився затвердити. Тим часом, проти Зенона збунтувався Ва-

<sup>\* &</sup>quot;Liberatori suo b. Johanni Evangelistae Hilarius episcopus, famulus Christi".

<sup>33</sup> Liber Pontificalis, loc. cit.

<sup>34</sup> Langen, op. cit., II, pp. 113 seq. L. P., I, p. 245.
35 Liber Pontificalis, I, pp. 249-251; cf. Sickel W., von, Das byzantinische Krönungsrecht bis zum 10 Jahrhund., BZ, 7, (1898), pp. 517, 539; cf. Ostrogorsky, op. cit., p. 56.

силіск та здетронізував його. Василіск, хотячи оперти своє володіння на монофізитах, проголосив едикта п. з. «Енкікліон» і в ньому наказував приймати лишень три перші Собори й відкидати Халкедонський, разом із догматичним Томосом папи Лева І. 36 Він наказав східнім єпископам підписати згаданий едикт, так що коло 500 єпископів із патріярхатів Олександрії, Антіохії й Єрусалиму його підписали. Патріярх Акакій з Константинополя (471—488), наслідник Анатолія, спротивився та в наслідок морального тиску ченців і мирян єпископи його патріярхату едикта не підписали. Їх піддержав папа Симплікій, що писав до патріярха та імператора (10 січня 476 р.). В наслідок протестів, Василіск проголосив на другий рік інший едикт. «Антікікліон», яким відкликав попередний. Одначе, ще того самого року він був усунений Зеноном і єресь притихла. Багато католицьких єпископів вернулося із заслання на свої престоли.

В час Василіска патріярх Петро Монґа з Олександрії вписав у диптихи своєї церкви ім'я свого попередника, Діоскора, осудженого в Халкедоні, і коли папа Симплікій довідався про те, доручив патріярхові Акакієві з Константинополя (13 березня 478) подбати, щоб воно було викреслене. Петро Монґа був осуджений, а ім'я Діоскора викреслене, про що доносив папі наслідник Монґи, патріярх Тимотей Салофачіос. 37

В 479 р. противники Халкедонського Собору в Антіохії збунтувалися 1 вбили католицького патріярха Степана II, а патріярх Акакій хіротонізував його наслідника Календіона, чим переступив Нікейські канони, узурпуючи права іншого патріярхату. Папа запротестував перед патріярхом та імператором. Але дуже скоро вийшла нова трудність. По смерті патріярха Тимотея, в Олександрії монофізити знову покликали Петра Монгу, а католики обрали Івана Таллая. Імператор Зенон, бажаючи погодити їх із Церквою, визнав Монґу патріярхом і проголосив унійний едикт п. з. «Генотікон» у 482 р., де говорив лишень про три Собори, а збув мовчанкою Собор у Халкедоні. Генотікон прийняв також патріярх Антіохії Петро Фуллон. Католицький патріярх Олександрії, Іван Таллай, уніс протест до Риму, але одночасно імператор Зенон, Петро Монґа та патріярх Акакій обвинуватили його перед папою в кривоприсязі та перекупстві і домагалися визнання Монги законним патріярхом. В 483 р. Іван Таллай прибув особисто до Риму, щоб очистити себе від роблених йому закидів, але папи Симплікія вже не застав між живими.

Папа Симплікій збудував церкву в честь св. Степана на Челійському горбі (тепер. ротунда св. Степана) та церкву св. Андрія біля базиліки Богородиці «Більшої». Його ділом була також інша церква св. Степана на Аґро Верано, та церква в честь св. Бальбіни біля палати Ліціяна, де був гріб святої. Папа вмер 10 березня 483 року, а його тлінні останки поховано в базиліці св. Петра у Ватикані. 38

<sup>36</sup> Jaffe, I, pp. 77-80.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Jaffe, I, pp. 78-79, 579-582; cf. Migne, P. L., 58, pp. 4 seq; cf. Mansi, VII, p. 995; cf. Duchesne, Histoire, III (1911), pp. 500 seq; cf. Bury, op. cit., I, pp. 402 seq.

<sup>38</sup> Rossi, Bullet. di Archeologia Christiana, Roma, 1871, pp. 1-64; Liber Pontificalis, loc. cit.

## 48. Св. Фелікс II (483—492).

При імені цього папи є подекуди подвійна нумерація з огляду на те, що в часі заслання папи Ліберія імператор Констанцій поставив на його місце антипапу Фелікса, але він не був визнаний папою аж до повороту Ліберія із заслання, тому ми пропустимо подвійну нумерацію.

Фелікс II походив з римської сенаторської родини, з якої згодом вийшов великий папа Григор I.<sup>39</sup> Папа прийняв патріярха Івана Таллая з Олександрії, що прибув особисто до Риму, але рівночасно кликав патріярха Акакія також прибути туди або вислати своїх представників для підтримки своїх закидів, або подбати про усунення Петра Монґи, осудженого на Соборі в Халкедоні. Для вияснення справи папа вислав до Константинополя леґатів, єпископів Віталія й Мізену, але там їх ув'язнено й змушено визнати Петра Монґу законним патріярхом Олександрії. Грецький чернець Симеон доніс про все папі й папа скликав у 484 р. Синод до Лятерану, в якому взяло участь 77 єпископів. Там осуджено леґатів, поновлено відлучення від церкви проти Монґи, відкинено Генотікон та відлучено патріярха Акакія. Про все те папа повідомив імператора й духовенство Константинополя. 40

У відповідь на те патріярх Акакій вимазав ім'я папи з диптихів св. Софії (старої) і так зачав схизму, що тривала понад 30 років. Акакій умер у 488 р., а його наслідник Флавіян II (488—89) просив папу про прийняття його до єдности з Петровим Престолом, але по трьох місяцях він умер. Також і його наслідник Євфемій (489—496) поновив це саме прохання, одначе не хотів вимазати з диптихів своєї церкви імена своїх двох попередників, ані зірвати зв'язків із монофізитом Петром з Антіохії. З листа папи Фелікса до архимандрита Таласія (1 травня 490) довідуємося, що він визнавав Євфемія правовірним, але не мав його за єпископа. В усіх своїх листах, посиланих на Схід, папа підкреслював владу папів, що є продовженням влади св. Петра у вселенській Церкві. 41

Виконуючи цю найвищу владу в Церкві, папа на Синоді в Римі (13 березня 487 р.) проголосив дуже суворі покути для африканських духовних і мирян, що в часі вандальської окупації були перехрещені аріянами; напр., друге правило забороняло таким духовним брати участь навіть у молитвах катехуменів і тільки в годині смерти вони могли одержати розрішення. 42

Папа Фелікс умер 1 березня 492 року.

<sup>39</sup> Ibidem, I, pp. 252 seq; cf. Acta SS, Februarii, III, p. 507.

<sup>40</sup> Mansi, VII, p. 1053; cf. Evagrii, Hist. Ecclesiastica, III:21, ed. Bidez, J., — Parmantier, L. London, 1898; cf. Schwartz E., Publicistische Sammlung zum Acacianischen Schisma, in Abh. d. Bay. Ak. d. Wissenschaft, Phil.-Hist. Abt., 10, (1934), pp. 161 seq; cf. Mansi, VII, pp. 1065 seq; cf. Baronii, Annales, ad an. 484, nr. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Ibidem, ad an. 483-492; cf. S. Felixi II (III) PP, Epistolae, in Migne, 58, pp. 589 seq, 899, 918, 920, 922, 934, 975.

<sup>42</sup> Mansi, VII, pp. 1171 seq; cf. Hefele, II, pp. 615-616.

#### 49. Св. Гелазій (492—496).

Гелазій був сином Валерія й уродився в Римі, але «Книга Архиєреїв» називає його «націоне Афер», отже, можливо, що його рід походив із північної Африки. В часах папи Фелікса сповняв функцію папського секретаря й виготовляв усі його листи і документи.

Імператор Анастасій (491—518), одружений з удовою Зенона, та патріярх Євфемій (подекуди Євтимій) домагалися від папи Гелазія затвердити 28 канон з Халкедону, але папа відкинув таке домагання, боронячи старовинного ладу в Церкві. В своїх численних листах і письмах папа подавав аргументи, що папи не завдячували своєї влади імператорам чи Соборам, але св. Петрові, що одержав найвищу владу в Церкві від самого Спасителя. Папа доводив, що імператори переслідували папів та замучили багатьох із них на смерть і вже з тих причин не могли їм дати такого права, бо самі його не мали і часто його порушували. 43

В одному з листів папа писав, що є дві сили, що правлять у світі: священний авторитет римського єпископа та авторитет світських володарів. Влада священиків важливіща, бо вони здають рахунок перед Богом і за володарів. Інша влада папи, а інша влада імператора. Держава має боронити віру, але не сміє мішатися до чисто церковних справ, як це сталося в Константинополі через проголошення «Генотікона». Імператор і патріярх не повинні забувати, що столицями імперії були Медіолян, Равенна, Трієр, Сірміюм а проте єпископи (тих міст) не домагалися другого місця по папі, як це робить епископ Константинополя, що колись був суфраганією (осідком єпископа-заступника) митрополита Гераклеї. Мале місто не зменшує влади володаря, що в ньому перебуває, так само й його перебування не може збільшити влади єпископів в тому місті. Папа визнав три патріярхати: Рим, Олександрію й Антіохію.44

В час папи Гелазія даються вже завважити різниці в дисципліні й обрядах між Сходом і Заходом. Це сталося в наслідок занепаду західньоримської імперії та мандрівки народів, бо ці різниці виступають подекуди в провінціях, що не втратили контакту з Римом. Одним із впливових центрів на Заході був Медіолян, де переважав зроманізований келтійсько-германський елемент. Вже від часів св. Амвросія цю різницю було видно в обрядах, головно в св. Літургії, що на Заході зберегла найдовше свій східній характер. Другим таким центром було Толедо в Еспанії з перевагою галло-еспанського елементу, що витворив свій т. зв. Мозарабський обряд.

В обговорюваному періоді в Західній Церкві подекуди був заводжений звичай приймати св. Евхаристію лише під одним видом, напр., св. Ко-

Rev.), 27 (1942), p. 412; cf. Dvornik, The Idea, p. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Liber Pontificalis, I. pp. 255-257; cf. Gelasii PP, Epistolae et decreta, in Migne, 59, Ep. 1, ad Euphemium pp. 14 seq; ad Faustum, pp. 27 seq; Ep. 14 sive tratatus, pp. 89 seq; Ep. ad Anasthasium p. 43; Ep. ad episcopum Dardaniae, pp. 59 seq; Tomus de anathematis vinculo, pp. 102 seq; cf. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, pp. 122-123.

44 Thiel A., Epistolae Rom. Pontif. genuinae, Braunsberg, 1868, I, pp. 285-613; cf. Ziegler A., Pope Gelasius I and his teaching on the Relation of the Church and State (in Cath. Hist.

люмбан, архимандрит в Ірляндії, давав на те дозвіл лишень деяким людям та новакам (послушникам) у своєму манастирі. Видно, що цей звичай не мав ще загального характеру, бо папа Гелазій видав декрета, яким наказував приймати св. Евхаристію під двома видами і тим дотримував первісної традиції Церкви, що на Сході була в загальному вжитку. Дехто думав, що це розпорядження папи було видане тому, щоб викривати в Римі маніхеїв, які вважали вино нечистим і відмовлялися приймати його навіть по освячені, а по зникненні маніхеїв із Риму знову повернено до практики приймання св. Евхаристії під одним видом. Черкви перед імператором, не лякався прихованих єретиків. Більше імовірною є думка, що в деяких західніх провінціях прищеплювався практичний звичай приймання св. Евхаристії під одним видом, а це псувало однообразність, тому папа, знаючи добре сепаратистські тенденції Сходу, хотів удержати цю однообразність якнайдовше.

Другим важливим ділом папи Гелазія було проголошення на Синоді в Римі в 494 р. каталогу автентичних творів св. Отців Церкви, апокрифів, інтерпольованих творів і письм єретиків, а при тому був ще раз поданий канон св. Книг. Чернець Діонисій, званий Малим, у свому зверненні до кардинала Юліяна згадує, що папа Гелазій був дуже побожний, багато постив та любив студіювати книги, залюбки перебував на побожних розмовах із ченцями, а що найважливіше, був справжнім батьком для убогих. Че характеризує особу папи Гелазія та цілу його діяльність.

По папі залишилися твори високої якости; всі вони написані блискучим та переконливим стилем, хоч подекуди неясним. На жаль, багато його творів пропало за тих неспокійних часів. У трьох із них папа говорить про схизму патріярха Акакія, в четвертому про пелагіян, у п'ятому про Несторія й Євтихія, а в шостому про сенатора Андромаха та оборонців поганського торжества «люперкалій», яке папа заборонив. Крім того, залишилося по папі 42 листи й 49 фраґментів з інших листів. Чого пам'ять шанується 21 листопада.

#### 50. Анастасій II. (496—498).

Анастасій був римлянин, син пресвітера Петра<sup>49</sup>; був обраний на папу 24 листопада 496 р. І цей папа стояв твердо за рішенням своїх попередників у справі схизми Акакія та викреслення його імени з диптихів св. Софії, хоч визнавав дійсність його свячень, із чого на Заході були не-

 <sup>45</sup> Mc Sorley, op. cit., pp. 111, nota 10; 154-155; cf. Murphy, J. F. X., Gelasius I PP, Cath. Encycl., II, p. 461.
 46 S. Gelasii I PP. Epist. 43, Migne, P. L.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Dionisii Exigui, Ad Julianum, Migne, P. L., 67, p. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> *Iaffe*, I, pp. 83-95, 619-743. <sup>49</sup> *Liber Pontificalis*, I, p. 259.

задоволені. Папа посилав делеґатів до Константинополя, нагадуючи, що св. Петро передав римському єпископові свою владу в Церкві, разом із обов'язком дбати про правовірність навчання і це папи виконували й виконують. Одначе через сильний вплив монофізитів у час імператора Анастасія, що був до їх прихильний, до згоди не дійшло. 51

Важливою подією понтифікату Анастасія II було повернення франконського короля Клодвика від аріянства до Католицької Церкви, і це закінчило цю єресь між франконсько-германськими пленами. <sup>52</sup> Папа осудив також єресь, т. зв. традиціянізм або генераціонізм, за яким батьки при родженні дітей передавали їм душу. За свідченням св. Єроніма Церква навчала, що тіло дитини брало свій початок від батьків, але душу давав їй Бог. <sup>53</sup> Видно, що в Галлії була поширена думка Аполлінарія, в цій справі, тому папа в своєму листі до єпископів Галлії у 498 р., традиціонізм осудив. <sup>54</sup> Папа Анастасій умер 19 листопада 498 року.

#### 51. Св. Симмах (498-514).

Симмах, син Фортуната, уродився на Сардинії, але був охрещений у Римі, де згодом був дияконом. Він був обраний на папу більшістю духівництва й за згодою Сенату та висвячений 22 листопада 498 року. Одначе того самого дня партія духовних й деякі сенатори обрали в базиліці Богородиці «Більшої» його контркандидата, архипресвітера Лаврентія, і той був також висвячений. За свідоцтвом Теодора Лектора ця партія, головно патрицій Фестус, були переконані, що Лаврентій, ставши папою, прийме Генотікон Зенона і доведе до ліквідації схизми Акакія. Обидві партії звернулися до короля Теодориха в Равенні, який рішив, що про вибір папи повинна рішити більшість.

На другий рік папа скликав Синод до Риму, де було вирішено, що як кандидатові на папу буде доведено, що він ще за життя папи вербував для себе голоси сенаторів, то він буде виключений від цього найвищого посту в Церкві. У 501 році в Римі був неспокій, бо там святковано Пасху 25 березня за своїм новим обрахунком, а в Константинополі святкували 22 квітня за традиційним рахунком Олександрії. Не виключене, що це мало зв'язок із повільним запроваджуванням нової християнської хронології,

<sup>50</sup> Ibidem, p. 258; cf. Mansi, VIII, p. 194.

<sup>51</sup> Ostrogorsky, op. cit., p. 60; cf. Charanis, P., Church and State in the Later Roman Empire. The Religious Policy of Anastasius the First, (491-518), Madison, 1939.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Seppelt, op. cit., p. 28.

<sup>53</sup> S. Hieronymi, Ep. 126, 1.

<sup>54</sup> Thiel, I, p. 634; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, p. 127.

<sup>55</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 260-268.

<sup>56</sup> Theodori Lectoris, H. E., Migne, P. G., 76, p. 139.

приготованої ченцем Діонисієм Малим.<sup>57</sup> У всякому разі, цю різницю використала знову партія Лаврентія й обвинуватила папу перед Теодорихом, при чому головними обвинувачами були два сенатори, Фестус і Пробус та диякон Пасхазій, та просили короля прислати до Риму свого візитатора, що провірив би їхні закиди проти папи. Єпископ Петро з Альтіна був іменований візитатором, але він скоро приєднався до противників папи.

Врешті, 1 вересня 501 р. відбувся Синод у церкві св. Хреста від Єрусалиму, 58 куди йшов сам папа, щоб особисто відкинути всі обвинувачення. Одначе, його противники зробили на нього напад, під час якого було багато пресвітерів поранено і вбито, тому папа вернувся до базиліки св. Петра й відмовився йти на будь-який Синод. 59 І це було причиною, що всі зібрані Отці заявили, що ніхто з людей не може судити папу, хіба один Бог. Папі віддано під управу деякі церкви й майно, а єпископи роз'їхалися по домівках. Одначе Лаврентій зайняв Лятеран і продовжав схизму чотири роки, так що єпископат Галлії звертався до Сенату з домаганням цю схизму закінчити. 60 Саме тоді перебував у Римі диякон Діоскор з Олександрії і папа вислав його до Равенни, де він переконав короля наказати сенаторові Фестові передати всі римські церкви в руки папи. Антипапа Лаврентій виїхав з міста, а рештки його партії були прийняті до Церкви наслідником папи Симмахи. 61

Папа Симмах піддержував католиків на Сході, що були переслідувані за свою відмову прийняти «Генотікон», коли патріярх Македоній на своєму Синоді в Константинополі в 497 р. відкинув усі постанови Халкедонського Собору. Переслідувані єпископи, згадавши в своєму листі притчі про загублену вівцю та євангельску драхму, писали дослівно так: «Ми пригадали це, Найсвятіший Отче, просячи не про одну загублену вівцю, ані втрачену драхму, але про дороге нам спасіння обох частин Сходу і більшости трьох сторін замешкалого світу, відкупленого з гріховного стану, успадкованого від прабатьків, не скороминулим сріблом, ані золотом, але найсвятішою кров'ю Божого Агнця. Так навчає блаженний князь славних Апостолів, якого престіл довірив тобі найвищий Пастир Христос, що прийшов шукати й звільняти загублене, і віддав свою душу за спасіння многих. Наслідуй його, Найсвятіший і Найблаженніший, спіши помогти нам. як блаженний Павло, твій учитель, колись спішив до Македонців... Тебе вчить щодня твій св. Учитель Петро боронити християнські вівці, довірені тобі в цілому світі, зібрані не силою, але твоєю волею;

<sup>57</sup> Діонисій Малий, чернець із Скитії жив у Римі і знав добре грецьку та латинську мови і перекладав книги. Він склав між 498-514 «Кодекс канонів Універсальної Церкви» і «Кодекс церковних канонів», перший у двох мовах, а другий латинською. Колекція його папських декретів має часи від папи Сирікія до Анастасія II (384-498). Він відкинув числення часу за т. зв. Ерою Діоклетіяна, а започаткував числення християнської ери, що зачиналася від народження Христа.

<sup>58</sup> Mansi, VIII, pp. 247 seq; cf. Hefele, II, p. 638.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Loomis, p. 119.

<sup>60</sup> Acta Syn. Romae habita ann. 499, 501 et 502, MGH, AA, XII, pp. 393 seq.

<sup>61</sup> Liber Pontificalis, I, p. 264; cf. Jaffe, I, pp. 97 seq.

ти разом із найбільш ученим Павлом, заклич до нас, твоїх підданих, кажучи, ми не накидаємо вам віри, але співпрацюємо в радості... всі ми, правовірні, що є в єдності, і ті, що не є в єдності, ждемо на світло від Бога і твоє прийняття. Тому спіши допомогти Сходові, звідки Спаситель світу послав два великі світила, Петра й Павла, щоб просвітили цілий світ».

Коли папа запротестував, то імператор Анастасій написав до нього образливого листа (506 р.), але папа гостро виступив проти вмішування світської влади до внутрішніх справ Церкви. $^{62}$ 

У своєму посланні до єпископів Іллірії, папа перестерігав їх перед зв'язками з єретиками (жовтень 512 р.). Папа піддержав авторитет Апостольського Вікарія в Ґаллії, митрополита Чезарія з Арльсу, якому вислав палліюм, а в листі з 11 червня 514 р. уповажнив його наглядати за Церквами в Ґаллії й Еспанії, де він мав скликати Синод й видавати рекомендаційні листи всім духовним, що їхали до Риму, одначе, рішення в найважливіших справах папа застеріг собі.

В самому Римі папа Симмах повів велику акцію проти єретиків і багато з них покинули місто, при чому були спалені маніхейські книги. З пам'яттю папи зв'язують будову церкви св. Андрія біля базиліки св. Петра, св. Агнети при Аврелійській дорозі, дому єпископів біля св. Петра та притулків для вбогих при базиліках св. Петра, св. Павла та св. Лаврентія. Папа висилав також фінансову допомогу єпископам північної Африки, як також церквам північної Італії, бо всі вони зубожіли через наїзд варварів.

Папа вмер 19 липня 514 року та був похований у базиліці св. Петра і скоро був почитаний святим. $^{63}$ 

### 52. Св. Гормізд (514—523).

Гормізд був сином Юста з багатої родини Фрозіноне з римської Кампанії, і перед прийняттям духовних свячень був жонатий, а його син Силверій у 536 р. був обраний на папу. В часах папи Симмаха Гормізд був дияконом і його прихильником, але на другий день по своєму виборі прийняв лаврентіївців до Церкви, бо вони покаялись. 64

Імператор Анастасій заслав католицького патріярха з Константинополя до Пафлагонії, а на його місце іменував монофізита Тимотея і зараз зачалося переслідування католиків, що прибрало широкі розміри, бо навіть патріярх Ілля з Єрусалиму й Флавіян з Антіохії, що схилялися до прийняття постанов Собору в Халкедоні, були усунені. І коли вождь Віталіян, за походженням із Скитії, збунтувався і побив імператорського полководця Іпатія та підступив під мури столиці, — він використав це пересліду-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Thiel, pp. 700 seq; 709 seq; cf. Symmachi PP, Ep. et decreta, Migne, P. L., 62, pp. 56 seq. <sup>63</sup> Vita S. Gregorii, IV:68, Migne, P. L., 75; cf. Lib. Pontif., I, p. 268.

<sup>64</sup> Ibidem, I, pp. 269 seq; cf. Müller, E., Fragments inedits de Theodore le Lecteur et de Jean d'Egée, in Rev. Archeol., 26 (1873).

вання, домагаючися від Анастасія усунення монофізитизму та привернення єдности з Римом. Імператор прийняв його умовини й написав до папи Гормізда (28 грудня 515 р.) про свій намір скликати Собор до Гераклеї на 1 липня 516 р. для привернення єдности.

Папа вислав до Константинополя легатів: єпископів Еннодія з Павії та Фортуната з Катіни, пресвітера Вінкента, диякона Віталія та нотаря Ілярія. Папа Гормізд приготував «лібеллюс»-формулу, яку мали підписати східні єпископи<sup>65</sup>, але монофізитський Анастасій не дав легатам ясної відповіді, а нову спробу бунту Віталіяна жорстоко здушено. Тепер імператор вислав своїх амбасадорів, Теопемта й Северіяна, до Риму з листами до папи, Сенату й намагався не тільки справу відтягнути, але також збунтувати проти папи Сенат і короля Теодориха.

Одначе легати використали своє перебування в столиці й багато єпископів Іллірії, Скитії, Дарданії та Епіру підписали папську формулу. Папська формула мала такий зміст: «Першою справою спасіння є зберегти істинну норму віри і не відхилятися від постанов св. Отців. І не можна (при тому) поминути волі Господа нашого Ісуса Христа, що казав: "Ти є Петро і на цьому камені збудую мою Церкву", і це, що було сказане, підтверджується наслідками вчинків, бо Апостольській Столиці завжди була зберігана чиста католицька віра. В тій надії й вірі не хочемо відлучуватися від неї і, йдучи за всіми постановами Отців, осуджуємо всіх єретиків; особливо єретика Несторія, що колись був єпископом Константинополя та був осуджений на Соборі в Ефесі папою римським Келестином і св. Кирилом епископом міста Олександрії; разом з ним анатемуємо Євтихія і Діоскора з Олександрії, осуджених на св. Соборі в Халкедоні, який визнаємо і за яким ідемо; відкидаємо зрадника Тимотея, званого Еврулом, і його учня і однодумця Петра або Акакія, що перебував в єдності з ними; бо, хто з ким перебуває в єдності, заслуговує на таке саме осудження; осуджуємо також Петра Антіохійського з його однодумцями і всіма вище згаданими. Приймаемо й визнаемо всі Енцикліки папи Лева, що він їх написав про християнську віру. Також заявляємо намір у всьому йти за Апостольською Столицею і визнаємо всі її розпорядження, і надіємося, що в єдності з вами, і з тим чого Апостольська Столиця навчає, одержимо (вічну) нагороду, бо в ній є ненарушена й правдива єдність християнської віри . . . »<sup>66</sup>

По підписанні Формули папи Гормізда багатьома східніми єпископами справа рушила з місця й папа дав рішучу відповідь імператорові Анастасієві. <sup>67</sup> Але той, довідавшись про акцію легатів, намагався спершу їх підкупити, а як це не вдалося, вислав їх до Риму з новим образливим листом до папи (17 липня 517 р.) і розпочав нове переслідування католиків, що бажали привернення правдивої віри.

Що думали східні християни про папу в Римі, наведемо вийняток з листа сирійських ченців, переслідуваних за монофізитського патріярха Се-

66 Mansi, VIII, p. 407; cf. Hefele, II, p. 673; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 123-129.

67 Thiel, op. cit., I, pp. 739 seq.

<sup>65</sup> Jaffe, I, pp. 101, 771, 773, 777; cf. Haacke, W., Die Glaubensformel des Papstes Hormisdas im Accacianischen Schisma, An. Greg., 20, Romae, 1939, pp. 106.

вера, з яких, під час прощі до гробу св. Симеона Стиліти, було вбито 350 душ. Вони писали до папи Гормізда: « . . . До Найсвятішого й Найблаженнішого Патріярха цілого світу, що сидить на престолі князя Апостолів Петра . . . Ми просимо тебе, Благословенний, кличемо й благаємо: стань відважно й неустрашимо і змилосердься над розірваним тілом, бо ти всім голова, оборони зневажену віру, потоптані канони Отців, покритих зневагами, і Собор, що грозив анатемою. Тобі дано владу і силу в'язати й розв'язувати . . . Встань, Святий Отче, і принеси нам спасіння. Будь послідовником Христа Господа, що прийшов з неба на землю, щоб дбати про загублені вівці. Один Петро, князь Апостолів, якого престіл ти прикрашуєщ, і Павло, вибраний посуд, своїми подорожами просвітили ввесь світ». І папа відписав їм, заохочуючи до витривалости. 68

Нові папські легати, єпископи Еннодій з Павії та Перегрін з Мізени, не могли багато чого зробити через упертість монофізитського Анастасія аж до його смерти (9 липня 518 р.), яку на кілька місяців попередила смерть монофізитського патріярха Тимотея. Тепер у Константинополі зачалося велике заворушення, а нарід і духовенство домагалися привернення постанов Халкедонського Собору та вписання в диптихи св. Софії ім'я папи Лева й патріярхів Македонія та Євфемія. Новий патріярх Іван ІІ (від 17 квітня 518 р.) не противився такому домаганню, тому новий імператор Юстин І та його небіж Юстиніян під тиском духовенства й мирян скликали до столиці Собор, де молодий Юстиніян узяв церковні справи в свої руки. До Риму було вислано амбасадорів під проводом трибуна Ґрата, разом із листами до папи (1 серпня 518 р.), в яких прохано його запровадити єдність у Церкві.69

І цим разом папа вислав легатів: єпископів Германа й Івана, пресвітера Бланду, та дияконів Фелікса й Діоскора. Вони одержали такі самі інструкції й цю саму формулу-лібеллюс, що в 515 р., разом із домаганням викреслити з диптихів св. Софії імена патріярхів Акакія й Флавіяна ІІ та імператорів Зенона й Анастасія й інших осіб. У березні 519 р., як згадана формула папи Гормізда була підписана й імена монофізитських патріярхів та імператорів викреслені, патріярх окремим посланням закликав усіх єпископів держави її підписати і в своєму листі від 22 квітня 519 р. повідомив про те папу.

І так єдність Церкви була відновлена та авторитет наслідників св. Петра на цілому Сході визнаний. І коли ще того самого року патріярх Іван ІІ умер, його наслідником був обраний синкел Епіфаній (520—536), а папа

<sup>68</sup> Tbicl, I, Ep. 39, pp. 814-819; Ep. 40, pp. 820-830; cf. Dvornik, The Idea, p. 128.

<sup>69</sup> Thiel, Ep. 41. pp. 830 seq; cf. Mansi, VIII, pp. 435 seq; cf. Baronii, Annales, ad an. 518, nr. 6 seq; cf. Duchesne, L., L'Eglise au VIe siècle, Paris, 1925, pp. 38 seq.
70 Mansi, VIII, pp. 435-449; cf. Baronii, Annales, ad an. 518, nr. 37.

Диптих, це довга таблица із золота, слонової кости, металю або навіть з дерева з виритими або виписаними на ній іменами живих і вмерлих правовірних патріярхів та імператорів, і вона висіла в катедральній церкві. Вимазання чийогось імени з диптихів означало виключення його з Церкви. І коли це діялося з ім'ям якогось папи, то це означало зірвання єдности з Римом. Цей звичай і досі є в Східніх Церквах.

Гормізд іменував його своїм Генеральним Вікарієм для цілої Східньої Церкви та уповноважив приймати всіх єретиків до єдности з Церквою по підписанні згаданої формули, а патріярх мав лише донести папі про все зроблене. «Книга Архиєреїв» розказує, що імператор Юстин I дав Римській Церкві багаті дари з удячности за поміч при ліквідації єресі й схизми. 71

Незадовго перед своєю смертю, 6 серпня 523 р., папа довідався про смерть вандальського короля Тразімунда в північній Африці, за якого Церква одержала свободу й зачала працю над своєю відновою. Тіло папи Гормізда було поховане в базиліці св. Петра.

# 53. Св. Іван І (523—526).

Іван був сином Констанція й уродився в Сієні, Тосканія; він був учений і посідав пост кардинала-пресвітера в Римі. Обраний на папу 13 серпня 523 року. Того самого року імператор Юстин І видав едикта проти аріян на Сході, яким наказував відбирати від них усі церкви та передавати католикам.

Аріянський король Теодорих добачав у цьому взаємну умову між Римом і Константинополем відновити західньо-римську імперію, а що він був васалем імператора, тому в 525 р. вислав до Константинополя делегацію римських сенаторів та змусив папу Івана поїхати з ними й прихилити імператора до відкликання згаданого едикта.

В Константинополі вітали папу Івана східні патріярхи, крім Тимотея з Олександрії, що держався ще монофізитської ересі, — багато митрополитів, численні епископи, духовенство й маси вірних, а імператор, згідно зі старовинним звичаєм, став перед папою на коліна. Серед великих торжеств у столиці папа Іван І особисто коронував імператора під час св. Літургії в св. Софії і виїхав назад до Риму. 72

Очевидячки, папа не міг впливати на відкликання протиєретичного едикту, тому розгніваний Теодорих наказав папу ув'язнити при його висіданні з корабля та закованого в кайдани доставити до Равенни. І там папа вмер у в'язниці 18 травня 526 року. Його тлінні останки були перевезені до Риму й поховані в базиліці св. Петра. Церква вважає його мучеником і шанує його пам'ять 27 травня.<sup>73</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Mansi, VIII, p. 456; cf. Hefele, II, p. 695; Liber Pontificalis, I, pp. 269 seq; Rossi, Inscriptiones, II, p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Liber Pontificalis, I, p. 277; cf. Dienl, II, pp. 194-96.

<sup>73</sup> B. Baronii, Annales, ad an. 523 et 526; cf. Dvornik, The Idea, pp. 156-157; cf. Schermann, Th., Propheten und Apostellegenden nebst Jüngerkatalogen des Dorotheus und verwandten Texte (Texte u. Unters. z. Gesch. d. altchr. Literatur), 31 (1907), Leipzig, pp. 174 seq; cf. Idem, Prophetarum vitae fabulosae, indices apostolorum discipulorumque Domini Dorotheo, Epiphanio, Hippolyto aliisque vindicata, Leipzig, 1907, pp. 151 seq; коментують апокрифічний каталог Доротея з Тиру, який передав легендарний реєстр єпископів Візантії, зачинаючи його від Апостолів. В ньому згадується, що як папа Іван І

# 54. Св. Фелікс III (526—530).

Фелікс був сином Касторія з Беневенто. По смерті Івана І, король Теодорих прислав його до Риму з наказом духовенству обрати його на папу, що й сталося 12 липня 526 року. <sup>74</sup> Папа Фелікс зробив дуже багато добра: Церкві. Сам Теодорих умер 30 серпня того самого року, а його донька Амалясунта стала реґенткою від імени свого малолітнього сина Аталяриха. Вона була прихильницею католиків, а її дорадником став найвизначніший письменник того часу, Кассіодор. Завдяки його впливові був виданий едикт, що визнав усі старовинні права папів та підтверджував їхній привілей суду, а хто б цьому противився, мав платити як кару десять фунтів золота до королівської каси. <sup>75</sup>

Амалясунта подарувала папі старовинну святиню Ромуля і «святиню святого місця» (бувша реєстраційна установа в Римі) і з цього папа Фелікс III збудував церкву св. Косми й Дам'яна. Папа поборював успішно семіпелагіян у північній Ґаллії, виславши тамошнім єпископам тексти св. Письма і св. Отців проти тієї єресі й вони були опубліковані на Синоді в Оранжі в 529 році. 77

Папа, почуваючи себе хворим і побоюючись нової суперечки за вибору нового папи, вже на смертній постелі виявив бажання, щоб його наслідником став архидиякон Боніфат. Папа вмер 22 вересня 530 року<sup>78</sup> і похований в базиліці св. Петра.

# 55. Боніфат II (530—532).

Боніфат був сином Сігісбальда, готського походження, та уродився в Римі. Вже замолоду вступив на службу Церкві та був дорадником Фелікса III; напр. по Синоді в Оранжі архиепископ Чезарій з Арльсу, голова Синоду, написав до нього листа, якого передав архимандритом Арменієм. Папа Фелікс перед своєю смертю зібрав коло себе римських сенаторів та в їх присутності передав архидияконові своє палліюм, як своєму наслідникові, та загрозив прокляттям усім, хто б цьому противився.

Одначе, по його смерті більшість духовенства обрали на папу Діоскора з Олександрії, бо побоювалися занадто великих ґотських впливів на Боні-

хотів служити св. Літургію перед патріярхом, то йому показано документ, що св. Апостол Андрій заложив там єпископський престіл. Як ми бачили, жадний пам'ятник не згадував дотепер про єпископів Візантії перед Митрофаном, що жив у часи Костянтина Великого. Реєстр Доротея, це пізніший леґендарний твір, бо напр., десять років пізніше, як папа Агапет знову відвідав Константинопіль, сучасний хронограф подав реєстр єпископів Константинополя, зачинаючи його від Митрофана (гляди: Бароній, Аннали, до року 536, числа 59-63).

Liber Pontificalis, I, p. 279.
 Cassiodori, Variae, VIII, nr. 24, ed. Mommsen, in MGH, AA, XII, p. 255.

Templum sacrae urbis".
 Mansi, VIII, pp. 712 seq; cf. Hefele, II, pp. 724-738.

<sup>78</sup> Holder, Die Designation der Nachfolger durch die Päpste, Freiburg, 1892, pp. 29 seq.

фата. Обидва кандидати були висвячені 20 вересня: Боніфат у церкві св. Юлія, а Ліоскор у Лятерані. Одначе останній умер 14 жовтня, а на Синоді в грудні всі його прихильники визнали папу Боніфата.

Йдучи за прикладом свого попередника, папа Боніфат проголосив конституцію на Синоді в базиліці св. Петра (в 531 р.), на основі якої він мав право іменувати свого наслідника, на якого передбачив диякона Вігілія. Духовенство було не згодне, і папа на слідуючому Синоді, на очах усіх Отців і Сенату, спалив свою конституцію і скасував іменування Вігілія на свого наслідника.79

Боніфат II затвердив ухвади Синоду в Оранжі проти семіпелагіян, що відбувся за його попередника, і на прохання єпископів північної Африки іменував архиєпископа Картагени примасом цілої північно-африканської Церкви.

По смерті митрополита Прокля з Лярісси в Тессалії, духовенство й миряни обрали його наслідником вояка Степана, тому деякі духовні запротестували перед патріярхом Епіфанієм у Константинополі. Патріярх окремим едиктом не визнав його законним митрополитом і цю ухвалу підтвердив Синод у Константинополі. Митрополит Степан заапелював до папи, переславши протест своїм єпископом-суфраганом Теодосієм з Ехіну. Папа скликав Синод у забудуваннях при св. Петрі (7-9 грудня 531 р.), де ціла справа була докладно розглянена й папа 25 документами довів, що його попередники виконували юрисдикцію над Іллірією, до якої належала Тессалія. Згодом імператор Юстиніян І затвердив це право за папами. На жаль, акти згаданого Синоду не збереглися й не знаємо, яке було рішення папи.<sup>80</sup>

<sup>79</sup> Baronii, Annales, IX, ad an. 530 et 532; cf. Gregorovius, Hamilton, History of the city of Rome in the Middle Ages, London, 1894, I, pp. 346-348.

<sup>80</sup> Mansi, VIII, pp. 741 seq; cf. Hefele, II, pp. 742-47.
Юстиніян І (527-565), слов'янин із Македонії, уроджений у пізнішій Охриді, був одним з найславніших імператорів на Сході. Він знищив у Африці вандалів, відібрав від готів Сицилію, Далматію, Рим, Равенну й Лігурію, а його полководець Нарцис став екзархом Італії. Юстиніян здобув частину Еспанії, відсунув Персів аж до Едесси та розширив імперію аж по береги Чорного моря. Юстиніяна називають останнім римським імператором у Константинополі, а його наслідники вважаються вже візантійськими імператорами.

Великою заслугою Юстиніяна І була кодифікація римського права на основі кодексів Теодосія, Григоріяна та Гермогіяна. Кодекс Юстиніяна появився в 529 році, а в 533 був виданий скорочений кодекс (Пандектс) для практичного вжитку. Крім того, були приготовлені т. зв. Інститути, як підручники права для шкіл. Всі три книги були написані латиною. Натомість новелі самого Юстиніяна були написані в більшості грецькою мовою. Всі ці збірники права становлять «Кодекс Юріс Чівіліс» Юстиніяна.

Всі дотеперішні поганські закони були християнізовані, а християнство визнавалося єдиною вірою держави.

Кодекс Юстиніяна закріплював монархічну владу на Сході, а власть імператора виводив від Бога. Він визнавав одну вселенську Церкву на чолі з папою та одну християнську державу, на чолі якої стояв імператор. Обидві влади були зв'язані між собою, тому Юстиніян I мішався до Церкви навіть у чисто догма-

Папа Боніфат умер (17 жовтня 532 р.) у час великого голоду в Римі і в Італії, і був похований у базиліці св. Петра.<sup>81</sup>

# 56. Іван II (533—535).

Меркурій був сином Проєкта й уродився в Римі, де був кардиналомпресвітером при церкві св. Климента. Він був обраний на папу через два місяці по смерті Боніфата, а по своєму виборі перший із папів змінив собі ім'я і прийняв нове ім'я «Івана ІІ».

Причиною проволікання вибору нового папи були симонійні торги, бо напр. до продажі були виставлені навіть церковні речі.<sup>82</sup> Справа опинилася в Сенаті та на суді короля Аталяриха в Равенні, що проголосив декрет проти симонії і наказав вирити його текст на мармуровій таблиці й повісити при вході до базиліки св. Петра. Він також розпорядився, що у випадку незгоди при виборі папи, суд у Равенні за своє рішення має одержати одну тисячу солідів, і ці гроші мають бути роздані вбогому населенню. Він також затвердив ще раз привілей суду папи над духовними.

На Сході велися ще христологічні диспути з огляду на сильну ще опозицію до Халкедонського Собору. Папа затвердив формулу Юстиніяна І. в якій говорилося, що Пресвята Діва Марія є «Мати Божа» і що Божий Син, який став чоловіком і страждав, є однією Особою найсвятішої і єдиносущної Трійці.<sup>83</sup>

По визволенні північної Африки від вандалів у 534 р. зібрався Синод 217 африканських єпископів в Картагені й вони питали папу, чи за приймання аріянських пресвітерів задержати їхній дотеперішний сан, чи приймати їх як мирян. Відповідь на це була негативна від його наслідника, бо папа Іван II умер 8 травня 535 р. і був похований у базиліці св. Петра.

## 57. Св. Агапет (535—536).

Папа Агапет був сином Гордіяна, римського пресвітера, вбитого в час заворушення партії Лаврентія проти папи Симмаха. По виборі він, найперше, зняв прокляття з Діоскора, що вже був помер, протикандидата Боніфата II, та затвердив ухвали Синоду епископів Африки в справі приймання аріянських духовних, яких казав приймати як мирян.84

тичних справах. Він був першим візантійським імператором цезаропапістом в повному того слова значенні.

Проте гляди: Schubart W., Justinian und Theodora, München, 1943; cf. Collinet P., Etudes historique sur le droit de Justinien, I, Paris, 1912.

<sup>168</sup> Instortque sur le dioit de Justinen, 2, 2 - 2, 2, 2 - 2, 3 - 2, 3 - 2, 3 - 3, 4 - 2, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 - 3, 5 lorum, 138-140.

<sup>84</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 287 seq.

Саме в той час полководець Юстиніяна I, Белізар, зайнявши Сицилію, готовився до висадки в Італії, тому ґотський король Теодот просив папу поїхати особисто до Константинополя й порадити Юстиніянові, щоб цього не робив. Папа Агапет, у товаристві п'ятьох єпископів і духовенства, прибув в лютому 536 року до Константинополя, де його привітано дуже врочисто, як голову вселенської Церкви. Одначе папі не вдалося відвести Юстиніяна від наміру зайняти Італію.

З перебуванням папи Агапета в Константинополі зв'язана інша подія. По смерті католицького патріярха Епіфанія, імператор Юстиніян, під впливом своєї жінки Теодори, що симпатизувала монофізитам, іменував патріярхом монофізита, Антима з Трапезунду. І тепер духовенство столиці обвинуватило його перед папою у зв'язках із еретиками. Папа наказав Антимові підписати католицьке ісповідання віри й вернутися на свою епархію до Трапезунду, але цьому спротивився імператор і загрозив папі засланням, на що одержав відповідь папи: «З великою тугою я прибув побачити найбільшого християнського імператора Юстиніяна, але на його місці я знайшов Діоклетіяна, якого погрози мене не злякають». В Врешті, імператор мусів погодитися на рішення папи і папа особисто висвятив патріярха Меннаса 13 березня 536 року на місце Антима, при чому імператор дав папі своє ісповідання віри, яке папа похвалив.

Скоро потім папа занедужав у Константинополі і вмер там 22 квітня 536 року. Його тіло перевезено в олов'яній домовині до Риму й поховано в базиліці св. Петра.<sup>87</sup> Пам'ять папи Агапета шанує вселенська Церква 22 квітня.

## 58. Св. Силверій (536—537).

Силверій був сином папи Гормізда, жонатого перед прийняттям вищих свячень. В хвилину смерти папи Агапета він був дияконом, а на його вибір вплинув король Теодат, тому проти нього повстала опозиція, але згодом він був визнаний усіма. Полководець Белізар наткнувся на великий опір готів, бо тільки аж у 540 році вдалося йому здобути Равенну, тому піддержку папи Теодатом уважано ворожим кроком проти Візантії.

Згадаймо, що по усуненні патріярха Антима папою Агапетом у Константинополі відбувся Синод, по якому імператор видав едикта 6 серпня 536 р., адресованого до патріярха Меннаса, яким він забороняв Антимові, Северові з Антіохії, Петрові з Апамеї та іншим монофізитам ширити їхню єретичну науку, а їхні письма наказав спалити. Одначе тепер Теодора, жінка Юстиніянова, звернулася до папи Силверія з домаганням їх усіх

gt Mansi, VIII, pp. 869 seq.

<sup>86</sup> Cambridge Mediev. History, II, pp. 43-49 (1913).

<sup>87</sup> Liber Pont., I, pp. 288 seq.

оправдати, а папа відмовився. Саме в грудні того року ґоти відібрали від візантійців Рим, поруйнувавши його і осквернивши гроби св. мучеників;88 по відібрані міста Белізарем, Теодора постановила змусити папу зняти осудження з монофізитів. Вона й жінка Белізаря, Антонія, написали фалшивого доноса, немов би папа запрошував ґотського короля Вітиґа з Равенни до Риму, обіцюючи відкрити таємний вхід до міста. На основі того доносу папу ув'язнено й заслано в 537 р., а диякон Віґілій був обраний на його місце. В Таким чином, Теодора сподівалася, що новий папа, який походив із прихильної до Візантійців родини, зробить те, чого не хотів вчинити його попередник.

Єпископ Патари в Лікії, де папа Силверій перебував на засланні, довідався від нього всю правду й доніс імператорові, тому по прослідженню справи папі дозволено вернутися до Італії, але Теодора знову наказала його схопити в Неаполі й заслати на острів Палмарію, де він умер 2 грудня 537 року. 90

# 59. Biriniü (537—555)

Вігілій був римлянин, син консула Івана<sup>91</sup>, якого другий син був провізантійським сенатором у Римі.<sup>92</sup> Як згадано, диякон Вігілій був іменований папою Боніфатом ІІ на його наслідника, але не був прийнятий духовними. Вігілій їздив із папою Агапетом до Константинополя і там одержав від імператриці Теодори обіцянку, що по смерті папи він одержить іменування бути його наслідником, бо та сподівалася, що він здійме анатему з монофізитів.

По смерті Агапета Вігілій вернувся до Риму, але через вплив ґотів папою був обраний Силверій, по якого засланні Вігілій зайняв його місце та був висвячений 29 березня 537 року, але за життя Силверія мав опозицію, а по його смерті був визнаний усіма, як законний папа. І він також піддержав осудження Антима й інших монофізитів<sup>93</sup>, як виходить із його листа до імператора Юстиніяна та патріярха Меннаса, в якому він боронив Собору в Халдеконі.<sup>94</sup>

Імператор Юстиніян, маючи труднощі всередині держави (напр., грізний бунт Ніка у 532 р.), та захищаючи її перед наїздами персів із сходу, а антів і західніх слов'ян на Балкани, задумав довести деяких монофізитів до згоди з Церквою. Через осудження монофізитської єресі збільшила-

<sup>88</sup> Procopii, De Bello Gothico, I:25; ed. Haŭry, J., Leipzig, 1905, 1906, 1913.

<sup>89</sup> Loomis, pp. 148-152.

<sup>90</sup> Acta SS, Junii, IV, pp. 13-18; Annuario Pontificio 1959, p. 10.

<sup>91</sup> Liber Pontificalis, I, pp. 296-302.

<sup>92</sup> Procopii, I:26.

<sup>93</sup> Duchesne, in Rev. d. quest. historiques,, 1884, II, p. 373; cf. Savio, in Civ. Cattolica, 11 (1910), pp. 413 seq.

<sup>94</sup> Mansi, IX, pp. 35, 38.

ся ворожість Єгипту й Сирії проти Константинополя, тому Юстиніян хотів злагіднити їх становище та приєднати бодай одну фракцію монофізитських ченців, що звали себе «Акефальой-Безголові». За порадою архиєпископа Теодора Аскіда з Кесарії в Каппадокії, від видав едикта проти орігеністів: Теодора з Мопсвестії († 428), Теодорета з Киру († 457) та Іби з Едесси († 457), яких письма були звернені проти монофізитів і мали в собі ознаки неправильности, але два останні на Соборі в Халдеконі покаялися і вмерли поєднані з Церквою.

Видавши едикта з їх осудженням, імператор жадав від східніх ієрархів його підписати. Під його сильним тиском це вчинили: патріярх Меннас із Константинополя, Єфрем з Антіохії, Петро з Єрусалиму та Зойла з Олександрії. Натиск імператора на папу Вігілія вчинити те саме був безуспішний, і папа наказав свому апокризіяреві (постійному представникові папи при константинопольському дворі) Степанові в Константинополі запротестувати. Синод у Римі висловився проти підписання. Це сталося не так ерез оборону згаданих творів, як через намагання імператора говорити в справах, вирішених уже на Соборі в Халкедоні. Восени 545 р. імператор видав наказ свому префектові Антимові в Римі спровадити папу силою до Константинополя. Подорозі через Сицилію і деякі міста Іллірії папа радився з епископами і щойно 25 січня 547 року прибув до Константинополя, де його привітано врочисто і замешкав у палаті Плакиди. У Константинополі папа не тільки що не згодився підписати едикта, але й упродовж чотирьох місяців відмовлявся прийняти патріярха Меннаса до молитовної єдности.<sup>95</sup>

Згадаймо, що епископ Теодор із Мопсвестії, якого твори осудив Юстиніян, був осуджений патріярхом Гесихієм з Єрусалиму; Теодорет писав проти св. Кирила з Олександрії і проти Собору в Ефесі. Сам св. Кирило назвав Теодора «батьком несторіянських богозневажництв» 6. Подібно й Іба з Едесси в одному зі своїх листів противився св. Кирилові. Одначе, два з них покаялися на Соборі в Халкедоні, відрекшись від єресі, тому Отці не вважали за потрібне осуджувати їх твори поіменно. Це тепер вчинив імператор Юстиніян, уважаючи, що ці твори були «каменем незгоди» в погоджені монофізитів із Церквою.

Папа Вігілій скликав до Константинополя Синод 11 квітня 548 р. і проголосив декрета п. з. «Юдікатум», у якому підтверджував осудження «Трьох Глав», але із застереженням, що ухвали Собору в Халкедоні в нічому не можуть бути порушені. 551 року імператор проголосив другий едикт, де ще гостріше осуджував «Три Глави». Тепер папа скликав до палати Плакиди Конференцію епископів і остеріг їх перед прийняттям цього другого едикту. Це викликало репресії зі сторони імператора, так що папа мусів утікати до церкви св. Петра і звідти ще раз підтвердив

<sup>95</sup> Alivisatos H., Die kirchliche Gesetzgebung des Kaisers Justinian I, Berlin, 1913; cf. Duchesne, L'Eglise au VIe siecle, 1925, pp. 256 seq; cf. Bury, The Nika Riot, in Jorn. of Hellen. Studies, 17 (1897), pp. 98 seq; Idem, Later Roman Empire, II, pp. 39 seq.

<sup>96</sup> S. Cyrylli ad Theodosium Ep. 71, Migne, P. G., 77, pp. 341 seq.

<sup>97</sup> Hefele, II, pp. 836 seq; cf. Mansi, IX, p. 353.

письмово все сказане на Конференції, та відлучив від церкви патріярха Меннаса й архиєпископа Теодора Аскіду. На наказ імператора, претор міста вдерся з поліцією до церкви св. Петра, і силою виволік звідти папу, але це викликало таку ворожу поставу населення міста, що папу звільнено. Врешті, за два дні перед Різдвом 551 року папа втік із Константинополя до Халкедону, і там у церкві св. Євфемії скликав Синод єпископів та вияснив своє ставлення до едикта в справі «Трьох Глав». Наприкінці січня імператор знову робив намагання змусити папу до зміни свого становища, але безуспішно.

Щойно по смерті патріярха Меннаса (серпень 552), як його наслідник Євтихій склав папі католицьке ісповідання віри (6 січня 553 р.), на його прохання папа злагіднив дещо своє становище. Під натиском імператора папа дав свою згоду на скликання Собору, але не згодився взяти в ньому особистої участи.

Собор відбувся в Константинополі від 5 травня до 2 червня 553 р., за наявности 165 Отців, які схвалили 14 анатем проти «Трьох Глав». По 4-тій сесії Собору папа проголосив свій декрет п. з. «Констітутум» (14 травня), підписаний 14 єпископами<sup>98</sup>, де погоджувався на осудження «Трьох Глав», але ще виразніше підкреслив своє застереження, що він у нічому не може нарушити ухвал Собору в Халкедоні. Зате папа, разом із єпископами, був засланий до Горішнього Єгипту<sup>99</sup>, а імператор на 7-мій сесії Собору домагався викреслити його ім'я з диптихів св. Софії.

Римляни, звільнені полководцем Нарзисом від готів, просили імператора дозволити папі вернутися до Риму. Врешті він погодився під умовою, що папа задвердить ухвали останнього Собору. В листі до патріярха Євтикія (8 грудня 553) та ще одним «Констітутум» (23 лютого 554), адресованим до східніх єпископів, папа затвердив осудження «Трьох Глав» 100, опершись на ухвалах Собору в Халкедоні. Скажімо, що ухвали Собору в Константинополі затвердив формально папа Пелагій і тим спричинив схизму Медіоляну, та Аквілеї-Ґрадо з Римом. 101 І через те затвердження папами Вігілієм та Пелагієм цей Собор був заведений у реєстр вселенських Соборів.

Після свого восьмирічного перебування поза Римом, папа Вігілій навесні 555 року міг вернутися додому, але подорозі вмер у Сиракузах на Сицилії 7 червня того року. Його тлінні останки були перевезені до Риму й поховані в церкві св. Силвестра в катакомбах Прискилли при Салярійській дорозі. 102

<sup>98</sup> Mansi, IX, pp. 61-106; cf. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 143-144.

<sup>99</sup> Hefele, II, p. 905.

<sup>100</sup> Mansi, IX, pp. 414 seq; 455-488; Denzinger, Enchiridion, 145-153.

<sup>101</sup> Hefele, II, pp. 914 seq.

<sup>102</sup> Jaffe, I, pp. 117 seq; Liber Pontificalis, I, pp. 296-302.

# 60. Пелагій І. (556—561).

Пелагій походив із аристократичної родини був сином Івана, «вікарія» якоїсь частини Італії. 103 Він був вже дияконом в Римі в 536 р. і їздив з папою Агапетом до Константинополя, та одержав іменування на папського апокризіярія-нунція в столиці, де здобув прихильність Юстиніяна. Вчас перебування папи Вігілія поза Римом він виконував функцію Апостольського Вікарія, тобто керував Церквою від імени папи і здобув собі також визнання готів, які просили його поїхати до Константинополя з метою переговорів, але вождь Белізарій одержав усі повноваження переговорювати з готами в Італії, тому Пелагій вернувся до Риму. Він ще раз їздив до Константинополя в справі звільнення папи Вігілія із заслання й тоді сам попав до тюрми, разом із іншими противниками едикту про «Три Глави». В часі видання декретів папою Вігілієм про «Три Глави», Пелагій був при тому, а згодом писав у їх обороні, тому Юстиніян поставився позитивно до його кандидатури на папу.

Одначе, його вибір тягнувся десять місяців, бо висвячення відбулося щойно 16 квітня 556 р. Причиною цього була опозиція проти «Трьох Глав». Проти Пелагія виставлено закиди, немов би він поносив вину за смерть папи Вігілія, тому він у базиліці св. Петра, в приявності вождя Нарзеса й духовенства зложив урочисту присягу на Євангелії, що він ні вчому не винен у смерті папи Вігілія. 104

Папа Пелагій I затвердив ухвалу Собору в Константинополі та приєднав до цього, найперше, єпископів Галлії, а архиєпископ Павлін із Ґрадо-Аквілеї пішов у схизму, анатемувавши вождя Нарзеса, єдиного чоловіка, що жертвенно захищав Італію від готів. До речі кажучи, оборона Італії найбільше зруйнувала візантійську державу економічно й мілітарно, так що через три роки по смерті Юстиніяна вона вже не мала сили ставити поважний опір наїздові лонґобардів, що захопили Італію у 568 році.

Папа Пелагій I дбав про піднесення Церкви із занепаду, поборював симонію, організував справедливі суди, дбав про наладнання фінансових справ, харчів та одежі для вбогих і своєю працею здобув собі повне довір'я й послух населення, зубожілого через довгі війни ґотів. 105

Папа Пелагій I умер 4 березня 561 р. та був похований у базиліці св. Петра, а нарід надав йому почесне ім'я «Батька вітчизни й убогих». По папі залишилися листи, в яких видно його дбання про Церкву». $^{106}$ 

<sup>103</sup> Ibidem, p. 303; cf. Loomis, p. 160.

<sup>104</sup> Mansi, IX, p. 709; cf. Jaffe, I, pp. 125, 938.

<sup>106</sup> Mansi, IX, pp. 709 seq.

# 61. Іван III (561-574).

Іван був сином римлянина Анастасія «Світлого», званого також Кателіною. Після обрання на папу, він ждав п'ять місяців на висвяту, поки не прийшло затвердження від імператора Юстиніяна. Про його 13-літний понтифікат не збереглося багато згадок, бо його документи були знищені в часі наїзду Лонгобардів на Італію в 568 році.

Вождь Нарзес, у наслідок інтриг у Константинополі, був відкликаний імператором Юстином II (565—578) з Італії, а на його місце був присланий екзарх Лонгин, що не міг дати собі ради з лонґобардами й замкнувся в фортеці Равенні, залишивши їм на поталу цілу Італію. Лонгобарди ставилися прихильно до аріян, а тому нищили католицькі церкви або передавали їх єретикам.

Як папа Іван III почув про відкликання Нарзеса з Італії, він поїхав за ним аж до Неаполя та благав залишитися, обіцюючи клопотатися в Константинополі про зміну постанови імператора. Нарзес залишився якийсь час у Римі. Однак папі не вдалося змінити постанови Юстина II, і тоді папа покинув місто й замешкав у катакомбах Претекстата, де пробув довгі місяці, сповняючи свої архиєрейські обов'язки у церкві св. Тибуртія й Валеріяна.<sup>107</sup> Щойно по смерті Нарзеса в 572 р. він вернувся до Лятерану. Папа Іван III умер 13 липня 574 р. та був похований у базиліці св. Петра.

#### Венедикт І (575—579). 62.

Венедикт був сином римлянина Боніфата, званого греками «Боносус» 108. В його час окупація Італії лонгобардами продовжувалася і настав у краї голод, а сполучення з Константинополем зовсім перервалося. І це, мабуть, було причиною майже однорічної незайнятости Петрового Престолу, бо затвердження його вибору Юстином II наспіло аж 2 червня 575 року.

Про цього папу знаемо дещо з листа папи Григора Великого, де він згадує, що папа Венедикт подарував нерухоме майно «Масса Венеріс» архимандритові Степанові з манастиря св. Марка в Мінтурні біля Сполета<sup>109</sup>; як також і те. що в час свого понтифікату він висвятив 21 єпископів, 15 пресвітерів і 3 диякони. Венедиктові І вдалося також переконати Лонгобардів звільнити Рим. $^{110}$  Папа вмер 30 липня 579 р. та був похований у вестибюлі захристії базиліки св. Петра.

 <sup>107</sup> Liber Pont., I, pp. 305 seq.
 108 Evagrii Scholastici, Hist. Ecclesiastica, V:16, ed. Parmenthier-Bidez, London, 1898.

<sup>109</sup> S. Gregorii I PP, Epist. 9, 87, in Mansi, vol. X. 110 Benedict I, Mann, H, K, in Cath. Enc., II, p. 427.

#### Пелагій II (579—590). 63.

Був римлянином, сином Вініґальда, ґотського походження. Зв'язок із Константинополем був і далі перерваний, бо прийшлося ждати чотири місяці на затвердження імператора і висвячення папи відбулося 29 листопада без згоди імператора. І як відсунено лонгобардів від Риму, папа вислав легатів до Константинополя. Там Юстин ІІ збожеволів, назначивши перед тим імператором Тиберія Константина (578—582), але той умер у 582 р., іменувавши своїм наслідником Маврикія (582—602), здібного полководця.<sup>111</sup> Імператор Маврикій вислав до Равенни нового екзарха Декія, але той уже не міг завести ладу в Італії. <sup>112</sup>

В таких важких обставинах папа Пелагій II просив єпископа Авнарія з Оксеру звернутися від його імени до володарів Франконії за поміччю. Бувша територія Ґаллії була поділена тепер на дві частини: східню, звану Австазією (теперішня Німеччина), та західню, звану Невстразією (теперішня Франція).<sup>113</sup> У відповідь на те, франки зачали якісь військові дії проти лонґобардів від сторони Альпів, але одержавши від них дари, відступили назад. Тоді папа вислав своїх леґатів до Константинополя (584 р.), між якими був диякон Григор. І хоч звідти не прийшла жадна поміч, екзарх імператора погодився якось із лонґобардами і в Італії настав тимчасовий мир і спокій.

Використовуючи цю передишку, папа відкликав із Константинополя диякона Григора для переговорів із єпископами Градо й Істрії з метою ліквідації схизми, спричиненої затвердженням ухвал Собору в Константинополі про «Три глави». Папа вияснив їм, що своїм ставленням вони, свідомо чи несвідомо, боронять єретичні твори. 114 Пелагій II протестував проти нового титулу «Екуменічного Патріярха», що його вживав патріярх Іван IV Постник у Константинополі. Папа дбав також про загальне поширення безженности духовенства, видавши суворі розпорядження, які його наслілник дещо злагіднив. $^{115}$  Папа віддав свій дім у Римі на лікарню для вбогих, відбудував церкву св. Лаврентія, що її гарні мозаїки збереглися донині.

Папа Пелагій II умер у Римі під час пошести (7 лютого 590 р.) і був похований у базиліці св. Петра.

<sup>111</sup> Mc Sorley, op. cit., p. 150; cf. Higgins, M. J., International Relations at the Close of the Sixth Century, in Cath. Hist. Revue, 27 (1941), pp. 279 seq; cf. Idem, The Persian War of the Emperor Maurice, Washington, 1939.

112 Hammerton, J., The New Illustrated World History, New York, 1947, p. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Jaffe, I, pp. 138, 580.

<sup>114</sup> Mansi, IX, pp. 891-905. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 159-160.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Liber Pontificalis, I, p. 310; cf. Gelzer, H., Der Streit über den Titel des ökumenischen Patriarchen, in Jahrb. f. Protest. Theologie, 13 (1897), pp. 549 seq; cf. Laurent, V, Le titre de patriarche oecumenique et la signature patriarcale, in Rev. d. Etudes Byzant., 6 (1948), pp. 5 seq.

### ЧЕТВЕРТИЙ РОЗДІЛ

# РИМ У ДОБІ ГРИГОРА ВЕЛИКОГО

Наїзд лонгобардів на Італію та їх поселення в її північній частині, у близькому сусідстві до франконських королів, спричинили повільний вплив західнього християнства на їхню культуру та бодай часово устабілізували тамошні відносини.

На Сході імператор Маврикій був убитий змовниками, а Фока (601—610) проголосив себе імператором у той час коли авари й слов'яни, а серед них і предки українців, звані антами, зачинають заселювати Балкани; Сирія стає тереном боротьби персів проти імперії, а на весні 619 р. зачався наїзд їх на Єгипет, звідки вони пробують натискати не північно-африканські провінції.

610 року полководець Гераклій прибув з Африки до Константинополя та, поваливши Фоку, проголосив себе імператором і зачав реформи в державі. Одначе за нього впав Єрусалим (614 р.) та Халкедон (617 р.) і перси стали табором напроти столиці. У 622 р. імператор Гераклій зачав свою переможну кампанію аж у Медію, а столиця оборонилася проти спільного наїзду аварів і антів (626 р.), коли останні покинули її облогу. Вершком перемог Гераклія було привезення св. Хреста до Єрусалиму й уміщення його на давньому місці (в 630 р.). Згадаємо, що Гераклій перший з імператорів ужив урядово титулу «базилевс», як також завів грецьку мову в урядах цілої імперії. І все було б якнайкраще, якби не нова сила, що принесла з собою смертельну загрозу не лише Візантії, але й цілому християнському світові. Це — фанатичний Іслям, що під проводом халіфа Омара (634 р.) розпочав період своїх фанатичних війн.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мохаммед (к. 570-632), уродженець Мекки, Арабія, проголосив себе Божим пророком, від якого нібито одержав мандат заснувати арабську національну віру. І 622 рік став початком хронології Ісляму.

Саме слово Іслям означає: «віддатися Божій волі». Ця віра проголошувала науку про нескінченого Бога, безсмертність душі та т. зв. фаталізм, тобто призначення визнавців Ісляму згори до неба або до пекла. Визнавці Ісляму мають молитися, постити, давати милостиню та відбувати паломництво до Мекки.

Іслям списаний у книзі «Коран», складеній з 114 глав. Це — компіляція історії, права, молитов, легенд та пашквілів проти поган, жидів і християн. Вона дозволяє кожному «вірному» мати 4 жінки, велике число дівчат-наложниць у

Все ж таки, і серед такого загрозливого положення, імператори Гераклій (610—641) та Констанс II (642—668) мішаються до внутрішніх справ Церкви, доводячи до нової схизми через піддержку єретиків. Щойно Константин IV (668—685) скликав Собор до Константинополя, де єресь була осуджена і спокій Церкви відновлений, але Юстиніян II (685—695, 705—711) скликав інший Собор, якого декрети зачали нову гарячу дискусію між Сходом і Заходом.

# 64. Св. Григор I Великий (590-604).

Нова сторінка в житті Церкви зачинається понтифікатом папи Григора I, якого велика особистість витиснула незатерте п'ятно на навчанні, організації та дисципліні Церкви, на Заході й на Сході.

Григор I уродився в Римі коло 540 р. в родині патриція Гордіяна і Силвії<sup>2</sup>, що мали свої добра на Сицилії, а в Римі палату на Челійському горбку, якої руїни ще й сьогодні можна бачити під церквами св. Андрія і св. Григора. Родина Григора мала глибоко релігійну традицію, а його мати Силвія і дві тітки по батькові, Тарсила й Еміліяна, зачислені до лику святих. Свої дитячі роки провів Григор у Римі в часи, коли місто переходило з рук до рук і було часто руйноване. Всі ці події залишилися в пам'яті Григора на ціле його життя.

Сам він мав незвичайну пам'ять і здібності, та готувався стати реторомправником, при чому залюбки читав св. Письмо й роздумував на ним. У 573 р. він став префектом Риму, але по довгих і щирих молитвах зрікся цієї посади й постригся в ченці, мабуть, у 574 році. По смерті батька продав він усі добра й за одержані гроші заснував шість манастирів, а палату в Римі перемінив на манастир св. Андрія, де жив в убожестві й постах.<sup>3</sup>

У 578 р. папа Пелагій II висвятив його на диякона й іменувавши своїм апокризіярем-нунцієм, вислав до імператора Маврикія просити помочі проти лонгобардів. З ним поїхали до Константинополя деякі ченці з манастиря св. Андрія та жили там у манастирі. Саме тоді патріярх Євтимій написав свій твір про воскресіння вмерлих, де висловився, що воскреслі тіла будуть легші від повітря. Проти цього неточного вислову виступив диякон Григор. І коли ця справа стала голосною, імператор закликав їх обох на публічний диспут ,у наслідок якого книга була спалена імператором. Патріярх на смертній постелі заперечив свій вислів, який, зрештою, ужив був у добрій вірі.

гаремах, дозволяє розлуки без згоди жінки. Перекладати «Коран» на чужі мови арабам заборонено.

Ісляміти діляться на дві групи: православні, учні трьох халіфів, наслідників Мохаммеда; та схизматиків, учнів халіфа Алі, чоловіка Фатіми, доньки Мохаммеда.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Duchesne, L. P., pp. 312 seq; Mansi, IX, pp. 1023-1027; cf. Jaffe, R. P. R., I, pp. 243 seq. <sup>3</sup> S. Gregorii a Tours, Historia Francorum, X:1, in Migne, P. L., 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Artaud de Montour, op. cit., I, pp. 135-136.

Вродовж шістьох років перебування в Константинополі, Григор не навчився грецької мови, ані не мав успіху в своїй місії. Натомість, уже тоді він дійшов до глибокого переконання, що Італію можна і треба боронити перед загрозою її власними силами, якщо вони будуть добре зорганізовані й використані. В 586 р. його відкликано до Риму та обрано ігуменом манастиря св. Андрія. Саме в той час, за свідоцтвом блаженного Беди<sup>5</sup>, ігумен Григор зустрівся вперше з людьми з Британії і забажав поїхати туди на місію. Папа Пелягій був згідний, але римляни спротивилися й завернули Григора вже з дороги.

Він став секретарем папи, і був автором листів папи до єпископів Істрії у справі ліквідації схизми. 589 року в Італії була велика повінь, а в наслідок неврожаю — голод і пошесть. В лютому 590 р. вмер папа Пелагій II, а ігумен Григор був обраний його наслідником, коч не хотів прийняти вибору і в листі до імператора просив його не затвердити, але префект Риму вислав до Константинополя звичайне повідомлення про вибір нового папи.

Тим часом папа-елект Григор розпочав урочисті обходи та моління т. зв. litania septiformis і, як процесії зійшлися в церкві св. Богородиці, над мавзолеем Андріяна над Тибром появився Архангел Михайло з мечем у руці і це було знаком кінця пошесті, як розказує легенда. Аж по шістьох місяцях прийшло затвердження з Константинополя, а ігумен Григор, довідавшись про своє затвердження, сховався від римлян. Його знайдено й занесено на руках до базиліки св. Петра, де 3 вересня 590 р. він був висвячений.

Понтифікат Григора I мав велике значення для Церкви та її відношення до світської влади, як папа з'ясував це в совїх творах і листах. Він розумів співпрацю цих двох чинників на основі доброї волі, але кожен із них мав діяти в сфері своїх власних впливів. За Григора I світський володар мав боронити Церкву, напр., поборювати єресі, схизми, дбати навіть про дисципліну духовних осіб, але коли б умішувався в чисто догматичні справи, тоді папа мав би йому противитися, головно, як справа не була згідна з церковними догмами, бо мовчати було б смертельним гріхом.

Папа вважав володаря представником Бога в усіх земних справах, без огляду на його особисту вартість чи здібності. Отож, напр., коли Фока здетронізував Маврикія, папа писав до нього листи<sup>8</sup>, та виказував пошану до світської влади, так що навіть дехто вважав це за зле. Це неслушно, бо невідомо, чи в хвилині писання листа папа знав про всі події в Константинополі, а по-друге, завваги папи про особу Маврикія та його утиск гро-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Venerab Beda, Hist. Eccl. Anglorum, II:1, in Migne, P. L., XCV, pp. 75 seq; cf. Pauli Diaconi, Hist. Longobardorum, ibidem, LXXV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. Gregorii Magni, Epp., ed. Ewald & Hartmann, in MGH, Berolini, 1891-99, Ep. I:II; III-IX, XI.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibidem, Ep. X1:29: "Quod ipse (sc. imperator) fecerit, si canonicum ist, sequimur; si vero non est, in quantum sine pecato nostro, patiemur".

<sup>8</sup> Idem, Epist. XIII.

мадян були ствердженням історичної правди, бо папа, бувши в Константинополі, знав добре тамошні справи.

Влада папів у Церкві в час Григора І виступила ще сильніше і яскравіше, ніж за його попередників. Він часто підкреслював, що права папів походять від Христа, бо Він поставив св. Петра головою Церкви. Як сильно папа відчував цю відповідальність і боронив цих Богом уставлених прав, можна бачити з його реакції на вживання титулу «Екуменічного патріярха» Іваном IV Постником, патріярхом Константинополя, чим останній уносив замішання в життя Церкви, яка й без того переживала важкі хвилини. Папа писав йому: «Щодо Церкви в Константинополі, хто ж може сумніватися, що вона не підлягала Апостольському Престолові (в Римі)? Аджеж обидва, найбільше релігійний імператор і наш брат, єпископ Константинополя, завжди це признають!» Папа прийняв титул: «слуга слуг Божих».

Григор I уважав, що примат у Церкві, це не почесть, але найбільша відповідальність перед Богом за її долю. 11 Собори не дали папам тієї влади, але навпаки, папи затверджували або відкидали їхні ухвали своєю владою 12 і папа владен ці ухвали змінити, доповнити або скасувати. 13 Папі підлягають усі патріярхи і лиш він один може судити всіх єпископів. 14

По смерті першого короля лонґобардів, Автаря, 5 вересня 590 р. його жінка Теодолінда вийшла заміж за войовничого короля Турину, Аґілулфа, що разом з іншими князями розпочав наїзд на середню Італію влітку 592 р. Арітулф із Сполета, що був із ними в союзі, дійшов під Рим, а Арікіс із Беневенто обляг Неаполь. У цій хвилині папа без порозуміння з імператором іменував трибуна в Неаполі, та зачав переговори з лонґобардами, використовуючи поміч Теодолінди, що була католичкою й прихильною до папи. У травні 595 р. папа писав до Равенни, що на власну руку уклав мир. Імператорський екзарх, Роман, доніс про те до Константинополя а імператор назвав папу «зрадником», про що довідуємося з листа папи до нього. З тих причин відношення папи до імператора було холодне аж до смерти екзарха в 597 р. Новий екзарх, Калиник, разом із папою довів до миру з лонґобардами (599 р.), одначе сам скоро повторно порушив, а його наслідник, Смараґд, знову помирився з ними, і такий стан тривав аж до смерти папи Григора.

Папа боронив Рим, щоб він не попав у руки лонґобардів, які понизили б його до ролі провінційного міста. Він сам назначував йому префектів, давав їм інструкції та переговорював з лонґобардами, і так захоронив

<sup>9</sup> Idem, Epist. II:16; III:31; V:37; VII:37.

<sup>10</sup> Idem, Ep. IX:26.

<sup>11</sup> Idem, Ep. XIII:1; V:14.

<sup>12</sup> Idem, Ep. IX:106.

<sup>18</sup> Idem, Ep. V:39.

<sup>14</sup> Idem, Ep. II:1; III:3; XII; IX:26-27.

<sup>15</sup> Idem, Ep. II:15; V:36.

<sup>16</sup> Idem, Ep. V:34.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Idem, Ep. XXXVI.

місто, а Церкві в Італії дав мир і свободу. Таким чином, папа силою обставин виконував ролю світського володаря і своєю розумною політикою поклав перші основи під Церковну державу, згодом названу Патримонією св. Петра. За Григора І ця держава мала вже 1.300—1.800 квадратових миль із посілостями на Сицилії й Італії. Керували ними ректори, звані дефензорами, переважно духовні люди, що дбали про церкви й манастирі. Папа дбав, щоб їх управління було справедливе, а ввесь дохід із дібр був розділюваний убогим та втікачам, що їх було повно в Римі. Папа усунув з Лятерану світських людей, а при кожному «дияконаті» була заснована «установа милостині», що роздавала людям дарові харчі.

Папа найбільше дбав про духовий стан римлян і особисто брав участь у богослужбах в різних церквах міста, виголошуючи свої славні проповідігомілії про св. Письмо, послуговуючись дійсними прикладами з життя, і цей спосіб проповідання пішов від нього на ціле середньовіччя.

В часи Григора I відбувся в Римі Синод (липень 595 р.), на якому були схвалені дисциплінарні декрети, напр., про безженність духовних $^{18}$ , вийняття їх з-під світських судів $^{19}$ , кари за їхні прогріхи, тощо. $^{20}$ 

Папі Григорові І приписується також реформу римської Літургії, напр., він додав деякі слова до канону та переніс «Отче наш» перед освячення. Він заборонив піддияконам одягати на себе дальматик, а дияконам дозволив лише читати Євангельське зачало. Він також запровадив спеціяльний літургічний спів, званий Григоріянським співом, <sup>21</sup> та зреформував Літургію Попереду Освячених Дарів. Ця остання реформа була прийнята на Заході й на Сході.

Григор I перевів реформу західнього чернецтва, заснованого на правилах св. Венедикта. Його реформи були спрямовані в сторону притягнення ченців до праці для добра ближніх, а не тільки для життя в контемпляції. Папа не шкодував матеріяльних засобів для манастирів, але вимагав від них суворої дисципліни, напр., він розпорядився, щоб ігумені мали не менше як 60 років, а новіціят (послушництво) продовжив з одного на два роки. Що найголовніше, папа до деякої міри вийняв манастирі з-під юрисдикції єпископів, започатковуючи сильний розвиток західнього чернецтва під безпосередньою юрисдикцією папської Курії.

На схилі свого життя папа Григор I дуже страждав фізично, очікуючи смерти, як свого спасіння; найбільше докучали йому болі шлунка, хронічний підгарячковий стан та, часті й гострі приступи подагри.<sup>22</sup>

Григор I залишив по собі багату літературну спадщину. Що правда, він не такий глибокий богослов, як папа Лев I, але в нього є велике дбання про чистоту навчання віри. Сам він не любив поганських авторів, хоч ви-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mansi, IX, p. 1226; p. 475; cf. Hefele, III, pp. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> S. Gregorii Magni, Epp. I:39; VI:11; IX:53, 76, 79; X:4; XI:32; XIII:50.

<sup>20</sup> Idem, Epp. I:18, 42; III:49; IV:26; V:5, 17-18; VII:39; VIII:24; IX:25; XII:3; XIV:2.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Pauli Diaconi, Vita S. Gregorii, Migne, P. L., 75, p. 90.

<sup>22</sup> Ibidem, XV.

користував їхні літературні засоби, напр., алегорії, тези й антитези, тощо. Його мова й граматика не клясичні, а належать до часу занепаду латинського письменства.

З важливіших творів папи залишилися: «Пояснення Книги Іова, або Моралії» <sup>23</sup>, що є першим підручником християнської етики; 22 гомілії до Єзекіїла та 40 до Нового Заповіту. З його аскетичних творів найкращою є «Книга Душпастирських Правил», \* складена з чотирьох частин: а) вимоги звання душпастиря; б) чесноти душпастиря; в) як навчати й провадити вірних, та г) розважання душпастиря. <sup>24</sup> Папа написав також чотири книги «Діялогів», призначені для мирян і від них папа одержав ім'я «Двоєслов». По папі залишилося також 854 листи. <sup>25</sup>

Папа Григор I умер 12 березня 604 р. і був похований у базиліці св Петра, а його пам'ять почато шанувати дуже скоро й надано йому почесної назви «Великий». Його тлінні останки спочивають тепер під престолом в каплиці Климента VIII в базиліці св. Петра.

# 65. Сабініян (604-606).

Син Бона з Блери біля Вітербо. <sup>26</sup> Апокризіяр Григора I в Константинополі при імператорові Маврикію та патріярхові Іванові IV Постникові в 593—599 роках. Потім був кардиналом-дияконом і на цьому пості обраний наслідником Григора I. Він ждав на затвердження імператора аж до 13 вересня 604 р. і тоді був висвячений.

За його часу була знову загроза зруйнування Риму лонгобардами. Папа Сабініян дбав більше про світське духовенство, ніж про чернецтво. Григор I, опікуючися убогими, випорожнив усю касу, так що під час голоду новий папа міг видавати римлянам збіжжя тільки за невеличку заплату (30 мірок за одного соліда), тому пізніша леґенда приписувала йому захланність, але в тогочасних пам'ятках про те не згадується, навпаки згадується що він щедро роздавав милостиню. Він умер 22 лютого 606 р. і був похований у Ватикані.<sup>27</sup>

### 66. Боніфат III (607).

Римлянин, син Івана Катаджьоне, за походженням грека.<sup>28</sup> За Григора I був дияконом і в 603 р. перебував у Константинополі в ролі нунція,

Expositio in Librum Job sive libri XXXV. Migne, P. L., 75, pp. 510-1162; 76, pp. 10-782.
 Lib. Pont. I, p. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Mann, H. K., I(1), p. 241. <sup>25</sup> Ibidem, p. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Duchesne, L. P., I. p. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mann, I(1), pp. 251 seq. <sup>28</sup> Duchesne L. P., I, p. 316; Jaffe, I, p. 220; cf. Mann, I (1), pp. 259 seq.

де здобув прихильність Фоки. По смерті папи Сабініяна Петрів Престіл був незайнятий цілий рік і невідомо точно про причини цього. Папа Боніфат був висвячений 19 лютого 607.

На прохання папи, імператор Фока заборонив єпископам Константинополя, ще за життя патріярха Киріяка († 606) уживати титулу «Екуменічних патріярхів», мотивуючи тим, що такий титул належав виключно єпископам Риму<sup>29</sup>; про що, зрештою, говорилося вже в одній із новель імператора Юстиніяна,<sup>30</sup> складеної на основі правил Вселенських Соборів.

За папи Боніфата III відбувся в Римі Собор 72 єпископів, і там була винесена ухвала, що ще за життя папи не дозволяється вживати будьяких заходів щодо вибору його наслідника. Це можна робити щойно на третій день по похороні папи. За Ця ухвала була зобов'язуючою аж до Ліонського Собору в 1274 р., що подовжив цей час аж на десять днів (2 канон). Папа Боніфат III умер 12 листопада 607 року. За

# 67. Боніфат IV (608—615).

Син лікаря Івана з провінції Валерія. За Григора І був дияконом і диспенсатором, тобто найвищим урядовцем в управі Церковної держави, а папа Григорій І писав про нього: «Наш улюблений син Боніфат» (9 лист). І цей папа ждав дев'ять місяців на своє затвердження імператором та був висвячений 25 серпня 608 року (за Яффе 15 вересня).

Боніфат IV завів свято Всіх Святих і перебудував Пантеон на церкву Пресвятої Богородиці і св. Мучеників (теперішня: Марія Ротонда), куди було перевезено з катакомб багато мощів мучеників. За нього єпископ Лондону, Меллит, приїздив на Синод до Риму, на якому були упорядковані справи Церкви в Британії. 34

В самому Римі знову був голод і пошесть. Папа вмер у свому домі, що його був обернув у манастир. Його поховано в базиліці св. Петра, а його пам'ять шанується 25 травня.

# 68. Св. Адеодат (Деусдедіт) (615—618).

Римлянин, син піддиякона Степана. Був висвячений 19 жовтня 615 року. Продовжував політику Сабініяна у відношенні до бідного духовенства, по-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom in Mettelalter, Stuttgart, 1889, II, p. 104; cf. Grisar, op. cit., I, p. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Novella 131: "Ideoque sanccimus secundum earum (scil. 4 Conc. Gener.) definitiones sanctissimum senioris Romae primum esse omnium sacerdotum".

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Hefele, I, p. 195. <sup>32</sup> Artaud de Montour, I, p. 144, гадає, що папа помер 10 листопада.

Duchesne L. P., I, p. 317; Jaffe, I, p. 220.
 Vener, Bede, Hist. Eccl. Anglorum, II:14; cf. Mann, I(1), pp. 268 seq.

магаючи йому матеріяльно. За нього сталися землетрус і нова пошесть. Цей папа перший приклав до папського документу олов'яну печатку, звану «буллою», і з того часу всі папські документи звалися «буллами». Він був похований у базиліці св. Петра. $^{35}$ 

## 69. Боніфат V (619—625).

Син Івана з Неаполя. Ждав на зетвердження імператора цілий рік і був висвячений 23 грудня 619 року. В його час евнух Елевтерій, екзарх Равенни, хотів захопити Рим, але подорозі був убитий своїм власним військом.

Цей папа заборонив аколітам заступати дияконів при хрищенні та переносити мощі; він поширив право азилю та посвятив кладовище при Коментанській дорозі в Римі. Він був у зв'язках з архиєпископом Меллитом із Лондону та єпископом Юстом з Рочестеру, і умовляв короля Едвіна з Нортумбрії охреститися. 37

«Книга Архиєреїв» називає його лагідним і милосердним чоловіком, що дбав про духовенство й мирян. Він був похований у Ватикані 25 жовтня 625 року.  $^{38}$ 

# 70. Гонорій І (625—638).

Син Петронія з римської Кампанії. Був висвячений 27 жовтня (за Яффе 3 листопада). За нього на Сході дійшло до нової суперечки. Імператор Гераклій (610—641) успішно воював проти Персів та, хотячи приєднати монофізитів до Церкви, погоджувався на пропоновану ними формулу «одне діяння» (мія енергія) у відношенні до Особи Ісуса Христа, і це зачало нову єресь про одну волю в Ісуса, звану монотелетизмом. Єпископ Кир із Лазі мав сумнів щодо правильности тієї формули й звернувся за виясненням до патріярха Сергія в Константинополі, від якого одержав відповідь, що «хоч такого вислову був ужив 536 р. патріярх Меннас у свому листі до папи Вігілія», все ж таки він думає ще раз звернутися в тій справі до єпископа Старого Риму, бо є звичаєм робити це в усіх неясних справах навчання віри». Чи дійсно в Константинополі зберігся був такий лист, — невідомо, бо він на Заході не був відомий. Більше правдоподібно, він міг бути звичайним фальсифікатом монофізитів, бо годі допустити, щоб патріярх Сергій хотів впровадити єп. Кира в блуд.

<sup>35</sup> Duchesne, I, p 319.

<sup>36</sup> Ibidem, pp. 321-322.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Vener, Bede, Hist. Eccl. Anglorum, II:8; cf. Mann, I(1), pp. 294-303; cf. Mansi, op. cit,. X, col. 547-554; cf. Jaffe, I, p. 222.

<sup>38</sup> Duchesne, loc. cit.; cf. Gregorovius, op. cit., II, p. 113.

Єпископ Кир 631 року був обраний патріярхом Олександрії і, уживаючи згаданої формули, приєднав багато монофізитів до єдности з Церквою. Одначе, побожний і вчений чернець Софроній із Палестини, що в 634 р. став патріярхом Єрусалиму, відвідуючи Олександрію, спротивився навчанню патріярха Кира про «одну волю в Христі», уважаючи його неправославним. Він повідомив про те патріярха Сергія в Константинополі, який порадив Кирові бути обережним, щоб знову не розпалити суперечки.

Він у листі до папи Гонорія І просив вияснення, хоч мусів знати декрети Халкедонського Собору та зміст догматичного Томосу папи Лева I,<sup>39</sup> де було проголошене навчання про дві природи Христа і, послідовно, були визнані в Ньому дві волі, Божа й людська. Цього, одначе, не хотіли признати монофізити й пішли в схизму, а тепер виставили формулу про «одну волю», тому монотелетизм у своїй основі нічим не різнився від монофізитизму. Різниця між обома єресями була тільки в грі самих термінів.

Патріярх Сергій написав до папи Гонорія два листи в підступній формі, вказуючи на конечність не говорити про дві природи в Христі, щоб не викликати незгоди. Папа Гонорій відписав йому, що можна б говорити про одну волю в Христі, але радше в моральному розумінні. Він виключав можливість, щоб людська воля Христа противилася його Божій волі, і в цьому випадкові приписував йому одну волю.

Патріярх Сергій добачав у цьому вислові відповідь на свої сумніви, що якби ужити формули про «дві волі» в Христа, то вірні могли б хибно зрозуміти, що в Нього були дві протилежні одна одній волі. Патріярх уложив едикта «Ектезіс», що його проголосив імператор Гераклій у 638 р. та наказував ісповідувати одну волю (телема) в Христа, але уникаючи рівночасно формул «одне діяння» і «два діяння». Патріярх Сергій скликав до Константинополя Собор і на ньому «Ектезіс» був прийнятий та прибитий у притворі св. Софії. Сам папа Гонорій I не жив уже, щоб зайняти якесь становище до едикту, також і патріярх Сергій умер ще того року в грудні, а його наслідником став патріярх Пирг.

Тим часом патріярх Софроній із Єрусалиму зібрав докази зі св. Письма і Отців Церкви про дві волі Христа і розіслав їх східнім митрополитам, а до Риму вислав єпископа Степана з Дози з домаганням осудити монотелетизм, проголошений згаданим едиктом імператора. Тут згадаємо, що римські леґати, які були у Константинополі заради затвердження вибору папи Северина, відмовилися підписати згаданого едикта.

Папа Гонорій I збудував кілька церков у Римі та полагодив водопроводи Траяна; піддержав лонгобардського короля Адальвальда та злагіднив схизму Аквілеї; він вислав св. Біріна на місію в Саксонію, а Ірляндія прийняла остаточно римський звичай святкування Пасхи (633). Папа вмер 12 жовтня 638 р. і був похований у Ватикані. 40

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> S. Leonis PP, Epist.: "Agit (scil. Christus) enim utraque forma cum alterius communione quod proprium est."; cf. Ostrogorsky G., History of the Byzantine State, New Brunswick, 1957, p. 97; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 165-169.

<sup>40</sup> Duchesne, I, p. 324; cf. Mann, I (1), p. 304.

# 71. Северин (638-640).

Був сином Абієна з Риму й обраний у жовтні 638 року, але імператор Гераклій жадав від папи-електа підпису на едикті «Ектезіс» і як його легати відмовилися, екзарх Равенни, Ісаак, наказав пограбувати палату в Лятерані. 41

По 19 місяцях незайнятости папського престолу, леґатам вдалося переконати імператора затвердити вибір папи і висвята відбулася 28 травня 640 року. Першим актом папи Северина було осудження монотелетизму і проголошення католицької науки про дві волі Христа, в якого Особі треба розуміти: дві природи, дві волі й два діяння. Папа Северин умер 2 серпня 640 року і був похований у Ватикані.

### 72. Іван IV (640—642).

Син адвоката Венантія з Дальматії, був архидияконом у Римі, <sup>42</sup> а його висвята відбулася зараз по виборі, бо, мабуть, екзарх Равенни одержав тимчасове право затверджувати папів від імени імператора.

Також і цей папа осудив «Ектезіс», але написав трактат п. з. «Апологія Гонорія», де виясняв, що папа Гонорій і патріярх Сергій не говорили про Божу й людську волі Христа, але, як вияснював чернець Симон, автор згаданого листа папи Гонорія до Сергія, — там була мова про дві людські волі в Христа, добру й злу, що їх знаходимо у зраненій гріхом природі чоловіка. Отож згаданий вислів у листі Гонорія до Сергія не конче треба вважати неправильним, бо в ньому немає заперечення правдивої науки. Що правда, неясність вислову послужила до вважання його невірним, але це було зроблене в добрій вірі, тому папа Іван IV їх обох не осудив, ані не боронив, а тільки підкреслював їхню добру волю. 43 По появі «Апології» імператор загрозив карою за навчання про одну волю в Христа, але нічого не говорив про Його дві волі, та, взагалі, забороняв порушувати цю справу.

В часах папи Івана IV поселення Хорватів і Сербів на Балканах дійшло до вершка, тому він звернув на них свою пильну увагу й вислав туди ігумена Мартина з грішми на викуп християнських бранців, а кості мучеників були перевезені звідти до Риму. Видно, що його місійна праця мала успіх, бо князь Порга сам просив Гераклія прислати більше місіонерів, але той казав йому звернутися до Риму.<sup>44</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Duchesne, I, p. 328: "Huius temporibus devastatum est episcopium Lateranense a Mauricio Chartuliano, Isacio patricio et exarcho Italiae".

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Duchesne, I, p. 330; cf. Liber Diurhus, ed. Sickel Vindobonae, 1889, pp. 58-63.

<sup>43</sup> Joannis IV PP, Apologia Honorii, in Migne, P. L., CXXIX, pp. 561 seq; cf. Mansi, X, col. 682 seq.

<sup>44</sup> Constantini Porphyrogeniti, De Adm. Imperio, p. 30-31, Migne, P. G., 113, pp. 271-287.

Папа Іван IV остерігав єпископів північної Ірляндії перед пелягіянством і дораджував їм прийняти римський звичай святкування пасхи. 45 Похорон Івана IV відбувся 12 жовтня 642 р. у Ватикані.

# 73. Теодор I (642-649).

Грек з Єрусалиму і син єпископа Теодора. 46 Скоро одержав згоду екзарха Равенни і був висвячений 24 листопада 642 року. Він у листі до імператора Констанса II (642—668) не визнавав патріярха Павла, бо його попередник Пирг не був канонічно позбавлений престолу. Папа домагався канонічного суду над Пиргом та осудження монотелетизму. 47 Сам Пирг у 645 році осудив монотелетизм та вислав до Риму своє католицьке ісповідання віри, але скоро знову впав у єресь і був виключений із Церкви у 648 році. Його наслідник, Павло, визнавав одну волю в Христа, тому й його папа Теодор осудив у 649 році. 48 У відплату папі, патріярх Павло спричинився до зневаження папських леґатів у Константинополі, 49 як також інспірував едикта «Тіпос», 50 що скасовував «Ектезіс», але не згадував про єресь монотелетизму. Папа Теодор не мав змоги відповісти на «Тіпос», бо вмер 14 травня 649 року і був похований у Ватикані.

# 74. Св. Мартин I (649—655).

Син Фабрикія з Тоді, Тосканія. 51 Був, мабуть, ченцем-Василіянином, а біограф папи називає його одним з найбільших папів. Він визначався жвавим розумом, глибоким знанням речей та серцем, повним любови до вбогих. 52 За папи Теодора він їздив до Константинополя в справі монотелетизму й незаконного усунення патріярха Пирга. Цікаво, що по свому обранні на папу, 14 травня 649, не просив затвердження імператора, але зараз же був висвячений 5 липня 649 р. 5—31 жовтня 649 р. провів Собор 105 єпископів у Лятерані, де були осуджені «Ектезіс» і «Тіпос», та патріярхи Сергій, Пирг і Павло, як також і Кир з Олександрії та Теодор з Арабії. 53 Цей Собор проголосив 20 правил проти монотелетизму. Їх включив

<sup>45</sup> Vener, Bede, op. cit., II:19; cf. Mann, I(1), p. 351; cf. Jaffe, I, pp. 228 seq.

<sup>46</sup> Duchesne, I, p. 331; cf. Mann, p. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Collectanea, Migne, P. L., CXXIX, p. 556-557.

<sup>48</sup> Hefele, III, p. 209, Mann, X, p. 878.

<sup>49</sup> Нагаєвський, цит. тв., стор. 44.

<sup>50</sup> Mansi, X, p. 1029.

<sup>51</sup> Duchesne, I, p. 336.

<sup>52</sup> Mai, Spicil. Romanum, IV, p. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Hefele, III, pp. 213-229; cf. Caspar, E., Die Lateransynode von 649, in Zeitschr. f. Kirchengesch. 51, 1932, pp. 75 seq; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, ed. 32-da, 170-175.

папа в свою Енцикліку та розіслав усім єпископам цілої Церкви, 54 при чому наказав перекласти всі акти Собору на грецьку мову й відіслав їх Констансові II.

Папа іменував своїм екзархом на Сході єпископа Івана з Філядельфії, а Павло з Тессалоніки, що писав єретичні листи до Риму, був позбавлений своєї посади. Патріярх Павло сильно впливав на імператора, щоб папа підписав «Тіпос», і тому до Риму був висланий екзарх Олімпій, що ще застав був кінцеві наради Собору та намовляв Отців підписати «Тіпос», але безуспішно. Він скоро сам збунтувався проти імператора, але згинув у боротьбі з сарацинами на Сицилії у 652 році. Тоді Констанс ІІ вислав екзарха Теодора Калліопоса до Риму з армією та наказом, щоб він доставив папу до Константинополя.

І дійсно, 14 червня 653 р. він увійшов з військом до Лятерану та заявив папі, що він позбавлений правління і має їхати на суд імператора, а на його місце буде іменований наслідник.<sup>55</sup> Папа, хворий, приїхав до Константинополя 17 вересня 653 року.<sup>56</sup> З його листів виходить, що впродовж цілого року він перебував як ув'язнений на острові Наксосі, а в пристані столиці його держано на кораблі й зневажливо називано «зрадником Бога і держави». Звідти перевезено до тюрми Прандеарія й держано там 93 дні в голоді й холоді, але не зламано його волі. Щойно 19 грудня 654 р. поставлено папу перед суд Сенату, на якому головував імператорський скарбник.

На суді папа відмовився підписати «Тіпос» і був засуджений на смерть. Його виведено перед імператора і юрбу народу, що своїми криками проголошували на нього анатему. Папу розібрано догола і, закованого в кайдани, волочено вулицями міста, а потім укинено в тюрму Ліомеде, де він просидів 85 днів. На бажання імператора папу не вбито, а заслано до Криму, куди він прибув 15 травня 655 року. Сам папа писав (18 лист.) до приятелів у Константинополі, що там мусів терпіти голод, бо до Криму заходили дуже рідко кораблі, а дотого ж йому докучали місцеві погани. Папа скаржився, що й Римляни забули про нього, хоч він не перестав за них молитися, а головно за свого наслідника Євгена. Два монахи-брати, Теодосій і Теодор, що жили в Херсонесі і писали коло 668 року, згадують про роблені папою чуда, напр. сцілення сліпого.

Папа Мартин I умер 16 вересня 655 р. Оце вже другий папа освятив своїм життям, стражданнями й чудами українську землю і зложив там свої кості. Папу Мартина поховано в церкві Богородиці, звану Влахернською, біля Херсонесу, а біля його гробу діялися чуда. Частина його мощів була перевезена до Риму й зложена в церкві св. Мартина. Українська Церква шанує його пам'ять 14 квітня, а Грецька — 13 і 15 вересня. 57

Hefele. III, pp. 230-232. Mansi, 10, pp. 790-798.
 Duchesne, p. 338; cf. Hefele, III, p. 223.

<sup>56</sup> Hefele, III, p. 235; cf. Ostrogorsky, op. cit., p. 107.
57 Mann, I(1), p. 385; cf. Lacrerqc, Martyres, IX, Parisiis, 1905, p. 234; cf. Civilta Cattolica, III, 1907, pp. 272, 656.

### 75. Св. Євген І (655—657).

По вивезенні папи Мартина, Церквою керували архипресвітер, архидиякон і начальник нотарів, як це видно з листа папи Мартина. <sup>58</sup> Щойно 10 серпня 654 р. його наслідником було обрано Євгена, сина Руфіянового, з Риму. Папа Мартин був задоволений своїм наслідником і певний за долю Церкви. <sup>59</sup>

Першим актом папи Євгена I було вислати своє католицьке ісповідання віри до імператора. Його леґати принесли від патріярха Петра лист із дарами св. Петрові та його прохання до папи прийняти його до єдності з Церквою. Одначе в листі не було мови про відречення від монотелетизму, а тому духовенство й миряни, зібрані в церкві Богородиці «Більшої», не дозволили папі вийти з церкви, аж доки він не осудив згаданого листа. Нічого не помогли й погрози імператорових людей. І був би папа Євген пішов дорогою свого попередника, коли б не виграно битву сарацинів за острів Родос (під Феніксом), що зайняла всю увагу імператора.

Папа Євген I умер 2 червня 657 р. і був похований у Ватикані, а римська мартирологія має його ім'я між святими. $^{60}$ 

# 76. Св. Віталіян (657—672).

Був сином Анастасія з Сені, Кампанія. <sup>61</sup> Його висвята відбулася 30 липня 657 р., по якій він писав до патріярха Петра та імператора в справі закінчення єресі. Констанс ІІ подарував базиліці св. Петра гарне Євангеліє, із золотом кованими обкладинками та оздоблене самоцвітами. Він також заявив, що визнає таку саму віру, як і папа, і так зв'язок був нав'язаний знову, а ім'я папи було вписане в диптихи св. Софії в Константинополі: це сталося вперше від 638 року, коли зачалася була монотелетична єресь.

Констанс II прибув до Риму особисто у 663 році, і папа зустрів його з духовенством, а імператор поклав дари в базиліці св. Петра та найближчої неділі взяв участь у папській Літургії, подарувавши папі палліюм, зроблений зі щирого золота. Імператор забрав тоді з Риму багато брондзових статуй та плити з Пантеону, що вже був перероблений на церкву. Тут згадаємо, що Констанс II мав серйозний намір перенести столицю держави знову до Риму, але у виконанні цього перешкодила його трагічна смерть від руки змовника Мезеріюса в Сиракузах, 15 вересня 668 року. Його тіло було перевезене до Константинополя й поховане в церкві св. Апостолів. 62

<sup>58</sup> S. Martini I PP, Ep. XV, in Migne, P. L., pp. 199 seq.

<sup>59</sup> Idem, Ep. XVII.

<sup>60</sup> Duchesne, I, pp. 341 seq.

<sup>61</sup> Duchesne, I, p. 343, Mansi, XI, pp. 13 seq.
62 Theophani, Chronographia, ad an. 653, 660, Migne,, P. G., 108, pp. 710-718; cf. Ostrogorsky, op. cit., p. 110.

Папа Віталій зберіг добру пам'ять про нього і підтримав його сина, Константина IV (668—685), ще дуже молодого, бо борода виросла йому вже в часі його війн із сарацинами, а тому він одержав назвисько «Потонат», тобто «Бородатий». Цікаво, що за облоги Константинополя арабами в 674—678 роках, греки вперше вжили т. зв. грецький вогонь, що його винайшов грек, Калиник, із Сирії.

Натиск хозарів з України на болгар спричинив появу болгарського вождя Аспаруха на Балканах, де він з'єднався зі слов'янізованими вже болгарами і створив сильну слов'янську державу в сусідстві з Візантією, яку імператор був змушений визнати «де юре» в 679 році.

Папа Віталіян виступив гостріше проти монотелетів, тому патріярх Теодор знову вимазав його ім'я з диптихів св. Софії, і такий стан тривав аж до Вселенського Собору в 681 році.

В час папи Віталіяна відбувся Синод у Витбі, Брітанія, що прийняв остаточно римський звичай святкувати Пасху, а папа висвятив для Брітанії Теодора з Тарсу (26 вересня 668 р.) та іменував його архиєпископом Кентербері. Таким чином, грек Теодор із Тарсу поклав сильні основи під світлий розвиток Церкви в Брітанії.

Одначе архиєпископ Мавр із Равенни збунтувався і заснував свою «автокефалію» (666 р.) і тоді імператор вилучив Равенну з-під юрисдикції Риму та наказав, щоб її єпископи просили патріярха столиці про палліюм. Це вчинив наслідник Мавра, Репарат<sup>63</sup>; але папа Лев II домігся від його сина скасування едикту батька і Равенна скоро повернулася під юрисдикцію Риму.

Єпископ Іван із Ляппи на Креті був скинутий Синодом єпископів під проводом митрополита Павла і звернувся до папи, але був ув'язнений, однак йому пощастило втекти до Риму. Папа (в грудні 667 р.) на Синоді в Римі прослідив його справу й оголосив невинним єп. Івана і наказав відновити його в правах і повернути йому відібрані манастирі, а також усунув розтрижених ним дияконів, що по висвяченні закладали були подружжя.

Папа Віталіян умер 27 червня 672 р. і був похований у Ватикані.

## 77. Адеодат II (672—676).

Римлянин, син Йовіяна, і чернець венедиктинського манастиря св. Еразма на Челійському горбку. Він скріпив дисципліну серед ченців та поборював монотелетів. Заховалися деякі його листи до Адріяна, архімандрита св. Петра і св. Павла в Кентебері і до єпископів Ґалії про привілеї манастира св. Мартина в Турсі. Папу Адеодата ІІ поховано 17 червня 676 р. у Ватикані. 64

<sup>63</sup> Jaffe, I, pp. 235 seq; cf. Mansi, XI, pp. 16 seq; cf. Hefele, III, pp. 248 seq.
64 Mann, I (2), pp. 17 seq; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 275-287. Mansi, XI, 101-102.

# 78. Домн або Дон (676—678).

Син римлянина Маврикія, був висвячений через чотири з половиною місяці по смерті Адеодата. За нього були полагоджені церкви св. Євфемії при «Вія Аппін» та св. Павла «Поза мурами», а подвір'я базиліки св Петра було вимощене плитами. $^{65}$ 

За нього закінчився розкол, що його започаткував архиєпископ Равенни Мавро (648—671), бо його наслідник, Репарат (671—677), вернув до єдності з Римом. До папи Домна писав імператор Константин IV у справі монотелетизму, але відповідь дав уже його наслідник, папа Агатон. 66 В часах папи Домна несторіянські ченці, що мали свій центр у сирійському манастирі в Римі, були розсіяні по інших домах, а манастир відданий іншим ченцям. Папа вмер 11 квітня 678 р. і був похований у Ватикані. 67

## 79. Св. Агатон (678—681).

Походив з Палермо на Сицилії, і як саме ім'я вказує, був грек походженням; він був ченцем-венедиктинцем, мабуть із манастиря св. Гермеса в Палермо. Обраний папою на сотному році свого життя, був висвячений 27 червня 678 р.\*

За нього св. Вилфред, єпископ Йорку в Британії, був усунений неканонічно Теодором з Кентенбері зі свого престолу і прибув до Риму, де на Синоді в Лятерані (травень 679 р.) був поновлений у правах на свій престіл, а архиєпископ Теодор із Кентербері підкорився папі.<sup>68</sup>

Одначе найважливішою подією понтифікату папи Агатона було скликання Шостого Вселенського Собору імператором Константином IV за згодою папи з метою осудження монотелетизму. Папські леґати, пресвітери Теодор і Юрій, та диякон Іван (згодом папа Іван V), головували на Соборі, що тривав від 7 листопада 680 до 16 вересня 681 року. Собор відбувся в Царгороді, в палаці імператора, званому Труллюс від округлої його бані, при співучасті 174 Отців.

На 4-ій сесії Собору, Отцям був прочитаний довгий, догматичний «Томос» папи Агатона, 69 та інший лист із Римського Синоду з весни 680 р. Папського листа, де було написано, що папи-наслідники св. Петра мають владу й обов'язок навчати й утверджувати всіх братів у вірі, та викладав навчання про єдність двох природ Христа, всі Отці приймали з окликом: «Святий Петро промовив через Агатона». 70

<sup>65</sup> Duchesne, I, pp. 348-349.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Constantini Pogonati, Epp. in Migne, P. G., LXXXVII, p. 1147-1154; cf. Mansi, XI, pp. 230-315.

Mann, I(2), pp. 20 seq; cf. Jaffe, I, p. 238.
 Mansi, XI, pp. 165-168; cf. Migne, P. L., 87, pp. 1153-1160.

 <sup>68</sup> Mann, I(2), p. 42.
 69 S. Agathonis PP, Ep. in Migne, P. L., 87, pp. 1161 seq.; cf. Hefele, III, p. 266.
 70 Mansi, XI, pp. 234-286; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 181-189.

На 18-ій сесії були обговорені тексти св. Письма щодо двох воль Христа, і патріярх Юрій із Константинополя та всі Отці прийняли навчання Риму, крім патріярха Макарія з Антіохії, який був осуджений за «відмову прийняття правовірної науки, викладеної в листі Агатона, Святішого Папи Римського». — говориться в актах Собору.

Собор проголосив анатему на: Сергія, Пирга, Павла і Петра, патріярхів Константинополя; Кира, патріярха Олександрії та Теодора з Фарану, а з ними й єпископа Старого Риму, Гонорія, бо він за ними йшов і через їх злобний підступ дозволив нищити істинну віру.71

Листи патріярха Сергія до папи Гонорія, й від Гонорія до нього були прочитані на 12 і 13-ій сесіях (28 березня 681 р.) по прочитанні текстів св. Письма. 72 Анатему підписали папські легати, Отці Собору та, наприкінці, імператор Константин IV, що казав прибити едикта з текстом осудження в притворі св. Софії, разом із символом віри.

В той час імператор скасував податок за затверджування вибору папів. Леґати не застали вже папу Агатона серед живих. Він умер 10 січня 681 року, та був похований у Ватикані. Пам'ятки кажуть, що він ще за життя робив чуда, і тому одержав ім'я «Тавматурга-Чудотворця», а його пам'ять шанують Східня і Західня Церкви. Українська Церква шанує пам'ять папи Агатона в дні 20 лютого.\*

#### 80. Св. Лев II (682—683).

Син Павла з Сицилії, був обраний за кілька днів по смерті папи Агатона, але ждав 19 місяців на затвердження імператором, так що висвята відбулася аж 17 серпня 682 року; затримка сталася мабуть у наслідок переговорів між Римом і Візантією у справі оподаткування. 78

Папа Лев II затвердив декрети Шостого Собору й закликав усіх єпископів Церкви їх прийняти. Тут згадаємо, що крім кількох єпископів північної Африки, західні Отці в Соборі участи не брали, бо на Заході згадана ересь прихильників не мала. Папа Лев II у свому листі згадав, що підписує осудження Гонорія І не за те, що він навчав єресі, а за те, що занедбав знищити її ще в зародку.74 Найкращим доказом, що Гонорія І не вважано особисто єретиком, можуть послужити твори патріярха Софронія і св. Максима Богослова, найбільших поборювачів монотелетизму, які вважають його особисто православним.75

За Лева II імператор Константин IV скасував едикт батька і повернув Римові юрисдикцію над Равенною. За те папа скасував податок за наділювання тих єпископів палліюмом, а всі єпископи-електи мали бути ви-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Hefele, III, pp. 290 seq.
<sup>72</sup> Mann, I(2), p. 42; cf. Hefele, pp. 249-313.
\* Луцик І. Я., Життя Святих, Львів, 1907, стор. 98.
<sup>73</sup> Duchesne, I, p. 359; cf. Acta SS, Junii, IV, pp. 375 seq.

<sup>74</sup> Hefele, III, p. 294. 75 Mc Sorley, p. 177.

свячувані в Римі впродовж 8 днів по їх прибутті до міста, і вони мали присилати до папи своїх делегатів із справозданнями.

З огляду на нову загрозу війни з лонґобардами, папа Лев переніс багато мошів мучеників із катакомб до римських церков. Він умер 3 липня 683 р. та був похований у Ватикані.<sup>76</sup>

#### Св. Венедикт II (684-685). 81.

Син Івана з Риму, закінчив т. зв. «Сколя канторум» (школу співаків) у Лятерані й визначився знанням св. Письма і співу. Бувши пресвітером, здобув собі розголос своєю покорою, опікою над убогими та щедрістю для всіх. По виборі ждав 11 місяців на затвердження і був висвячений 26 червня 684 року.

Папа Венедикт домігся, нарешті, едикта, яким імператор передавав екзархам Равенни право затверджувати вибір папів від імени імператора<sup>77</sup> щоби дуже не відтягати справу затвердження. З удячности папа усиновив двох синів імператора, Юстиніяна й Гераклія, прийнявши від батька в дар, згідно з тодішним звичаєм, пасма волосся дітей.<sup>78</sup> Венедикт II поборював залишки монотелетизму, головно Макарія. В самому ж Римі відбудовував знищені церкви, дбав про вбогих пресвітерів, дияконів і мирян. Він був похований у Ватикані 8 травня 685 року.

# 82. Іван V (685—686).

Син Киріяка, за національністю сирієць. 79 Був дияконом у Римі і брав участь у Шостому Соборі, як один з легатів папи Агатона. Велика його вченість переважила за його вибору на папу, а висвята відбулася зараз по виборі, 23 липня 685 р., в базиліці св. Петра.

Завдяки його заходам, Константин IV зменшив податки від Патримонії св. Петра на Сицилії й Калябрії. Папа ще більше розгорнув опіку над духовенством і вбогим населенням. Він умер 2 серпня 686 р. і був похований у Ватикані.

### 83. Конон (686—687).

Син офіцера армії в Тракії, був вихований на Сицилії та висвячений у Римі на пресвітера. 80 Затвердження вибору на папу одержав від екзарха

Mann, I(2), pp. 49 seq.
 Liber Diurnus, formulae nr. 82-85.
 Muratori, L. A., Annali d'Italia, ad an. 684, Milano, 1818-21.
 Duchesne, I, pp. 366-67; cf. Mann, I(2), op. 64.
 Duchesne, I, p. 368; cf. Mann, I(2), pp, 72 seq.

в Равенні. Висвята відбулася 21 жовтня 686 р. Папа Конон висвятив св. Кіліяна на єпископа й вислав його до Франконії на місію. В За нього імператор Юстиніян II (685—695, 705—711) скасував ще більше податків в Італії. Папа Конон умер 21 вересня (за Яффе 22 вер.) 687 р. і був похований у Ватикані.

### 84. Св. Сергій (687—701).

Вже під час недуги папи Конона, архидиякон Пасхаль обіцяв екзархові Равенни якусь нагороду за його піддержку у виборі на папу. І дійсно, його обрала провізантійська частина духовних Риму, але різночасно інша партія обрала архипресвітера Теодора. Пасхаль зайняв зовнішню частину Лятерану, а Теодор внутрішню. Це викликало обурення більшости духовенства, що собі обрали папою Сергія, сина Тиберія, за походженням сирійця з Антіохії, що закінчив свою науку на Сицилії і був поставлений у сан пресвітера папою Левом ІІ. По його виборі обидва протикандидати зреклися, а Сергій був висвячений 15 грудня. В

За папи Сергія охрестився саксонський король Кедваль (689 р.), а папа піддержав св. Вилфреда в його намаганнях покінчити з практикуванням кельтійських звичаїв у Церкві в Брітанії, а коли св. Вилфреда було скинуто з престолу, папа наказав відновити в правах. Св. Веда став дорадником папи та допоміг дорешти зліквідувати схизму в Аквілеї.

П'ятий і Шостий Вселенські Собори займалися справами навчання віри, а поширення християнства на нові провінції й некорисні на нього впливи спричинилися до послаблення дисципліни, головно в східніх провінціях, бо на Заході Рим впливав і поволі заводив свою дисципліну й однообразність в обрядах і звичаях, напр. впроваджував римські звичаї в Ґаллії й Брітанії, закріплював безженність духовних; у Брітанії конфлікт з архиспископом Теодором із Кентербері був на тлі дисципліни; там напр. був звичай, що ігумені брали участь в Синодах і підписували акти зараз по єпископах, перед пресвітерами.

Одначе Схід не підлягав безпосередньо Римові щодо внутрішньої дисципліни, і тому цю справу було там дуже трудно запровадити. В тій цілі Юстиніян II скликав Собор до Константинополя, до свого палацу «Труллюс» у 692 році, і тому він називається Труллянським Собором. Він відомий також під назвою П'яти-Шостого Собору, бо всі його 102 правила були долучені до актів П'ятого і Шостого Соборів.

На нього зібралося 215 Отців зі Сходу, а Західню Церкву представляв єпископ Гортини, Василій (Іллірія). Принаймні, він сам себе називав леґатом папи, хоч над законністю його мандату й досьогодні є спір у науці. 83 Правду сказати, що всі 102 правила не давали нічого нового, а повторю-

<sup>81</sup> Vita S. Kiliani, in Canisius Lect. Antiquae, II, pp. 175-180.

<sup>82</sup> Duchesne, I, p. 371-382.

вали вже проголошені на попередніх Соборах, які були в практиці Церкви на Сході, за вийнятком хіба деяких справ, про які розкажемо нижче. Папи, як згадано, не мішалися до внутрішньої управи Східньої Церкви, як напр. до вибору патріярхів, обсади митрополій чи єпархій, ані до справ церковних обрядів та дисципліни. Вони дбали лише про чистоту навчання віри і своєю повагою вирішували кожні справи. Все ж таки, від найдавніших часів у Церкві був звичай, що папи були найвищою апеляційною інстанцією для патріярхів, митрополитів, єпископів та навіть пресвітерів, коли вони зверталися до Риму. Всі ці справи сформулював був Собор у Сардиці на основі витвореної в Церкві практики. Папа, звичайно, справу розглядав докладно, вислухуючи обидві сторони, і видавав своє рішення, від якого вже не було апеляції.84

Вгорі ми згадували, чому треба було відновлювати дисципліну на Сході, яку завів Труллянський Собор. Всеж таки його правила не були затверджені папами як норми для цілої Церкви, тому цей Собор залишився Генеральним Собором Східньої Церкви. Щож було причиною цього?

Перш за все, його правила: 3, 6, 12, 13 і 18 піддержали старовинний звичай жонатого духовенства, а це йшло врозріз із практикою Західньої Церкви, де, починаючи від папів Пелагія ІІ і Григора І, дисципліна пішла іншим шляхом. Там від часу наїздів варварів було загальне переконання, що безженність духовенства є кращою для Церкви, і тому її поширювано на щораз нові провінції. І на Сході були безженні духовні та маси ченців, а проте там хотіли жонатий стан духовенства зберегти і підтвердили його кількома правилами. Тому, очевидячки, Захід мусів поставитися до нього з застереженням.

Другою спірною справою було підтвердження двох правил попередніх Соборів: 3-го правила Собору з 381 року та 28-го правила Собору з 451 року, що домагалися для епископа Нового Риму другого місця по папі, а на Сході першого. Ані одне з цих правил не було затверджене папами. Отож, новий Собор, повторюючи їх у свому 36-ому правилі, роз'ятрював уже дещо пригосну рану.

Третьою справою було офіційне визнання автентичности т. зв. «Апостольських правил», про які на Заході була інша думка. В Ще папа Гелазій виключив був ці правила з безспірних книг, а папа Гормізд помістив їх між апокрифи. На Заході була знана колекція з 50 правил, а на Сході патріярх Іван Схолястик видав подібну збірку в правил (Синтаґма канонон), а Труллянський Собор у свому 2-ому правилі визнав їх Апостольськими.

<sup>84</sup> Mansi, XII, 872-873, подає 21 канонів з Сардики, як їх згодом папа Адріян І вислав Карлові Великому в своїм "Ерітоте Сапопит".

<sup>85</sup> Hefele, I, pp. 516, 811; III, 335; 3 огляду на те, що на 35-те правило покликаються часто «автокефали» подаемо його текст у цілості: "Episcopos gentium singularum scire convenit, quis inter eos primus habeatur, quem, velut caput existimet, et nihil amplius praeter eius conscientiam gerant quam illa sola singuli, quae parochiae et villas, quae sub ea sunt, competunt. Sed nec ille praeter omnium conscientiam faciat aliquid. Sic enim unanimitas erit, et glorificabitur Deus per Christum in Spiritu Sancto".

<sup>9-</sup>те правило Синоду в Антіохії з 341 р. його пояснює: «Єпископи однієї провінції мають знати, що єпископ, митрополії дбає про цілу провінцію, а всі, що

Були ще й інші, менш важливі справи, як напр., суботній піст, тощо Назагал, у правилах цього Собору видно духа нетерпимости, легковаження до витвореної на Заході практики та намагання накинути Заходові свою думку. Мабуть, з усіх тих причин папа Сергій, що сам походив із лона Східньої Церкви, відмовився затвердити правила цього Собору. І цим разом імператор Юстиніян хотів змусити папу силою, та доручив намісникові Захарії з Равенни ув'язнити його. Цьому спротивилися вояки з Равенни й Риму, так що папа мусів особисто вживати заходів, щоб Захарію врятувати від смерти.

Папа Сергій умер 8 вересня 701 року, не підписавши правил Труллянського Собору.

# 85. Іван VI (701—705).

За національністю грек. Його висвята відбулася 30 жовтня 701 року. Коли екзарх імператора Теофілакт з'явився в Римі, то римляни розтаборилися довкруги міста, щоб збройно не допустити до вивезення папи, а провізантійська партія була потурбована.<sup>86</sup>

Програна битва Юстиніяна II під Севастополем, спричинена дезертирством найманих відділів, у тому Антів, була причиною бунту полководця Леонтія, який, відрізавши носа імператорові, заслав його на Крим, але й той був здетронізований генералами і покараний відрізанням носа, а Тиберій II (698—705) зайняв його місце. <sup>87</sup> Таке замішання використали лонгобарди і зробили наїзд на середню Італію, а папа врятував Рим від руїни, внісши князеві Беневента Ґізульфові окуп за всіх бранців.

Папа підтримував жваві зв'язки з Церквою в Брітанії, опікувався св. Вилфредом та надав палліюм архиєпископові Бритвальдові з Кентербері. 88 Папа вмер 11 січня 705 року. 89

мають які справи, з усіх сторін ідуть до митрополії; тому рішено, що він має першу почесть між іншими єпископами і згідно з старовинними правилами Отців, без нього не можна нічого робити, хіба тільки всередині парохії (єпархії) і має нею управляти по своєму найкращому переконанню і дбати про цілу околицю близько міста, святити пресвітерів і дияконів, і з розвагою робити все. Одначе, поза тим він не повинен нічого робити, не спитавши єпископа митрополії, а цей теж нічого без уваги на інших єпископів».

Як можна бачити з тескту обох правил, вони нормують відношення єпископів однієї провінції до свого митрополита. Ані 35-ий Апост. канон, ані 9-ий Антіохійський з 341 р. ні в чому не порушують примат папів, як також жадних прав патріярхів, а проте автокефалісти покликуються на них залюбки.

<sup>86</sup> Duchesne, I, p. 383.

<sup>87</sup> Hammerton, op. cit., p. 387.

<sup>88</sup> Vener, Bede, Hist. Eccl. Angl., V:19.

<sup>89</sup> Mann, I(2), pp. 105 seq.

# 86. IBAH VII (705-707).

Грек, син Блата із шляхетної родини. В 687 р. був ректором Патримонії при Вія Аппія. Був висвячений 1 березня 705 року. 90 Того самого року імператор Юстиніян II вернувся із заслання та при допомозі болгарського жана Терела увірвався каналами до Константинополя, і Тиберій II згинув у боротьбі. Юстиніян II наказав осліпити патріярха Калиника, і сліпого вислав до Риму.<sup>91</sup> Він також вислав до папи Івана VII двох митрополитів із наказом підписати «Томос» з усіма ухвалами Труллянського Собору, але папа рішуче відмовився.

Папа Іван VII збудував палату єпископів біля церкви Богородиці «Старовинної», а саму церкву наказав прикрасити гарними фресками; напр., за розкопів у 1900 році, на стіні тієї церкви знайдено написа під образом папи: «Іван слуга Марії». З його пам'яттю була зв'язана будова каплиці Пр. Богородиці в базиліці св. Петра.

Лонгобардський король Аріберт II з Турину віддав деякі посілості папі, 92 а «Книга Архиєреїв» згадує, що папа переконав духовних із Брітанії, що були в Римі, щоб вони носили духовну одежу замість світської. Папа вмер 18 жовтня 707 року і був похований у Ватикані.

#### 87. Сізіній (708).

Син Івана, за національністю сирійця. Був висвячений 15 січня 708 року. За свого тритижневого понтифікату дав наказ лагодити мури міста Риму, мабуть, сподівався наїзду візантійської армії. Він висвятив єпископа для Корсики. Папа хворів на ревматизм. Його похорон відбувся в базиліці св. Петра 4 лютого 708 року.<sup>93</sup>

#### Константин (708-715). 88.

Син Івана з Сирії (мабуть брат померлого папи Сізінія). Був висвячений 25 березня 708 року. На початку його понтифікату в Римі був голод, що тривав три роки. Архиспископ Равенни, Фелікс, попав знову в схизму і був замішаний у змову проти імператора Юстиніяна II, який по своєму повороті до влади покарав смертю воєначальника в Равенні, а архиєпископа Фелікса наказав осліпити і заслати до Херсонесу. Щойно в 711 році осліплений Фелікс вернувся до Равенни й упокорився перед папою.

<sup>90</sup> Duchesne, I, pp. 385 seq.
91 Theophani, Chronographia, ad an. 698. Migne, P. G., pp. 759 seq.

<sup>92</sup> Pauli Diaconi, Historia Longobardorum, VI:23.

<sup>93</sup> Mann, I(2), p. 124.

Юстиніян II натискав на папу Константина затвердити ухвали Труллянського Собору з 692 р., а коли папа відмовився, то імператор закликав його до Константинополя. Відважний папа Константин рішився поїхати і виконав це в товаристві численних духовних у 710 році. Яке ж було здивування всіх, коли всюди папу вітано дуже врочисто з наказу імператора.

Сам імператор прийняв папу в Нікодимії із найбільшими виявами пошани, напр., вітав його, упавши йому до ніг. Там на св. Літургії, яку відслужив папа, імператор прийняв з його рук св. Причастя, по якому обіцяв повернути Римській Церкві всі її старовинні привілеї, відібрані імператорською адміністрацією.

У Нікодимії Юстиніян І. провадив особисті розмови з папою в присутності диякона Григора (майбутнього папи Григора ІІ) на тему декретів Труллянського Собору, але невідомо, як ці розмови закінчилися. У всякому разі дослідники думають, що папа затвердив ці ухвали такими словами: схвалюю тільки ті канони, що не суперечні вірі, ні добрим звичаям, ані декретам Риму. Цим довгий спір закінчився<sup>94</sup> і папа щасливо вернувся до Риму.

Підозріливий і мстивий Юстиніян II помстився не тільки Равенні, але й Херсонесові, де населення одержало поміч від Хозар, які зайняли Кримський півострів. Вірменин Барданес проголосив себе імператором, і коли він з'явився перед брамами Константинополя зі своєю фльотою, вони відчинилися для нього без боротьби.

Філліпік-Барданес проголосив себе імператором. Всі відмовилися боронити «слугу Божого» Константина IV, як він себе залюбки називав, і він був убитий одним із своїх офіцерів. Його голову вислано до Риму й Равенни на публічне посміховище, а разом із тим його малий син і наслідник Тиберій також був замордований. Так скінчилося володіння династії Гераклія, що перетворило було Римську Східню Імперію на Візантійсько-грецьку державу.

Сам Філліпік-Барданес, бувши сином Вірменії, де монофізитизм запустив був глибоке коріння, очевидна річ, намагався відновити монотелетичну єресь, і в тому дусі писав до папи Константина, а разом із листом послав і своє монотелетичне ісповідання віри і свій портрет. Папа на Синоді осудив імператора, як єретика, заборонив карбувати його ім'я і образ на монетах, поминати його ім'я на богослужбах, та не дозволив виставити його погруддя на Палятині, як це було давнім звичаєм римлян.

Обурений тим Філліпік поробив явні кроки віднови монотелетизму. Він, перш за все, усунув написа на пам'ятку Шостого Собору що був прикріплений до пам'ятника, званого «Мільйон» при імператорській брамі, а на його місце поставив своє зображення та патріярхове Сергієве. Він також наказав спалити всі акти Шостого Вселенського Собору. Довідавшись про те, папа розпорядився, щоб усі малюнки й написи про Шостий Собор були виставлені в церкві св. Петра в Римі. Для покарання папи,

<sup>94</sup> Hefele, III, pp. 346 seq.

Філліпік вислав до Риму екзарха Равенни, але на те вже не стало йому часу.95

Болгарський хан Тервел, заохочений внутрішніми війнами Візантії, рушив проти Константинополя, нищачи подорозі цілу Тракію та не знаходячи жалного опору. Не помогли імператорові й війська, прислані з Малої Азії. Що гірше, вони збунтувалися проти нього і 3 червня 713 року він був здетронізований і осліплений. Протосекретос Артемій проголосив себе імператором, прийнявши ім'я Анастасія II. Його першим актом було скасування всіх розпоряджень Філліпіка в справі монотелетичної єресі, усунення його образу й патріярха Сергія, та привернення повної пошани до всіх ухвал Шостого Вселенського Собору. Одначе в 715 р. знову вибухла внутрішня війна, у наслідок якої Теодосій III став імператором, а Анастасій II постригся в ченці і став жити в Тессалоніці. Теодосій III володарював ще коротше, бо в 717 році стратег Лев з Ізаврії (Анатолія) прогнав його і сам проголосив себе імператором, та 25 березня 717 р. був коронований у св. Cocii.

Згадаємо, що разом із листом імператора Анастасія II, до папи писав патріярх Іван, визнаючи папу головою Церкви, Христового Містичного Тіла, та запевняючи, що навіть у часі володіння Філліпіка він завжди визнавав католицьке навчання.96

Св. Веда оповідає, що папа Константин постриг у ченці двох англійських королів, Конрада й Оффу, а св. Егвін, єпископ Ворчестеру, одержав від папи різні привілеї для манастиря в Евешемі. 97

За Павлом Дияконом, до Риму приїздив архиєпископ Венедикт із Медіоляну з проханням віддати йому юрисдикцію над Павією, яка під час наїзду лонгобардів підлягала Римові. Йому довелено документами, що Рим від давніх часів висвячував єпископів для Павії. 98 Узагалі, папа Константин під час свого понтифікату висвятив 64 єпископи для різних провінцій. Папа вмер 9 квітня 715 року і був похований у Ватикані.

Duchesne, I, p. 389; cf. Mann, I(2), p. 127; cf. Ostrogorsky, p. 136.
 Mansi, XII, p. 203: (Joannes patriarcha ad papam Anasthasium): "Vos ergo, o sacrum caput, perspicacissima quae est in vobis virtute Spiritus, benignae invocationis manum porrigentes miti contactu mutuarum literarum ex more ecclesiastico antisynodicorum scilicet apostolorum charitatis adhibeas medicamentum, quod est in nobis molestum et palpitans studete medicari. Nunquam enim erit nostra relaxatio aut oculis somnus ascendet et requies temporibus et palpabiis nostris dormitatio, donec universam Dei ecclesiam aspexerimus, rursus conservare unitatem Spiritus vinculo pacis. Etenim sitis illius discipuli et successores qui audiit a Domino; Simon, Simon, ecce Satanas expetivit vos ut cribraret tanquam triticum. Ego etiam rogavi pro te ut non deficeret fides tua, et tu aliquando conversus confirma fratres tuos, debetis quidem deligenter inducere quae fulciunt et stabiliunt ad correctionem, promptius etiam donare quae sunt clementis animi et misericordis. Nam ipsum summum apostolorum ex eo quod ipsi accidit adhortatur Dominus agnoscere quidem carnis infirmitatem ....

<sup>97</sup> Vener. Bede, V:19-20. 98 Pauli Diaconi, VI:21.

#### п'ятий розділ

## РИМ І ВІДНОВА ЗАХІДНЬОЇ ІМПЕРІЇ

Із вступом на престіл Лева III Ізаврійського 25 березня 717 р., зачалася нова доба в житті Церкви на Сході й Заході. Він, перш за все, переміг мохаммедан під Нікеєю та відсунув на довший час небезпеку з боку їх. Одначе будучи сам із Вірменії, де був закорінений монофізитизм, він зачав нову єресь, грізнішу від усіх попередніх.

В усіх дотеперішніх єресях ішлося про точність і тонкість богословських висловів про св. Трійцю, відношення Божих Осіб між собою та їхніх проявів щодо людського роду, та інші правди віри, нерозривно злучені з ними. Всі єресі, що повстали через неточність вислову одного чи другого мислителя, який намагався вияснити догми віри розумовими артументами, — так би мовити, — оберталися в сфері інтелектуалістів, і по їх осудженні на Соборі Церква гоїла завдані рани, без великої шкоди для загалу вірних.

Інакшою була справа іконоборчої єресі, започаткованої Левом III Ізаврійським. Ця єресь була явним бунтом проти прийнятого в Церкві старовинного звичаю шанування св. ікон, що від перших віків став інтегральною частиною християнських богослужб і віри. Жиди й мохаммедани засуджували цей побожний християнський звичай, називаючи його ідолопоклонством, як також використовували його за поборювання християн на свіжо зайнятих теренах. Халіф Єзид у 723 р. наказав понищити св. ікони в своїй державі.

Лев III, заохочений деякими єпископами Малої Азії, видав у 726 р. «Екльога», збірник законів, що мав бути немов підручною книгою цивільного й кримінального права і згідно з ним судді мали вимірювати кари чи виправдання. Щоправда, книга була оперта на «Корпус Юріс» Юстиніяна I, але були в ній заведені нові звичаї й кари, напр. відрізування носа, язика, рук, осліплювання, голення голів, палення волосся, тощо. В свому едикті від 726 р., він виступив також проти пошанування св. образів, а в іншому едикті від 730 р. наказував їх нищити. Він зачав іконоборчу єресь у переконанні, що таким компромісом християнства з Юдаїзмом та Іслямом він

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lopez R. S., Byzantine Law in the Seventh Century and its Reception by the Germans and Arabs, in Byz., 16, 1942-43, pp. 445 seq.

вирве зброю з їх рук у боротьбі проти християн. Одначе, він не тільки дуже похитнув основи християнської віри на Сході, спричинюючи велике замішання, але й ще більше послабив її, так що на згаданих теренах християнство стратило свою відпорну силу й розкололо громадян держави надвоє

Іконоборство не було абстрактною дискусією філософів та богословів, але справою живої віри широких народніх мас, що входили в склад держави. Безкомпромісова постава католицької частини духовенства Сходу, спомагана папами, спричинила довготривалий конфлікт її із державою Сходу та підірвала авторитет останьюї на Заході. Це й було одною з причин появи нової сили на европейській арені, що відіграла велику ролю в І'вропі. Король Франконії, Карло Молот, син Піпіна Молодшого (719—741), побив мохаммедан, що вдерлися з Еспанії до Бурґундії, підніс силу своєї держави і захитав дотеперішнє значення Візантії, як першої християнської держави в Европі. Своєю перемогою під Тур-Пуатьє в 732 році він поклав перші основи для віднови західньо-римської імперії, з якою довгий час була зв'язана доля Апостольської Столиці в Римі.

# 89. Св. Григор II (715-731).

Григор уродився в Римі 669 року в родині Маркелла й Гонести. Школу закінчив у Лятерані, а папа Сергій дав йому свячення піддиякона й іменував «сакелярієм», тобто начальником установи розподілу милостині. По прийнятті сану диякона він був іменований папським бібліотекарем і на цьому становищі здобув собі славу великої вчености, так що папа Константин, маючи намір перевести з імператором Юстиніяном ІІ важливу особисту розмову на тему П'яти-Шостого Собору, взяв диякона Григора з собою до Константинополя (709—11). Традиція передала, що завдяки його порадам і глибокому знанню справи, дійшло до компромісу.

Григор II був висвячений 19 травня 715 р., а його першим розпорядженням було доручення полагодити мури міста, бо була небезпека, що від моря мохаммедани можуть легко захопити Рим.

В першому році його понтифікату писав до нього патріярх Іван із Константинополя, адресуючи свого листа до «Святішого... Голови Церкви...» та висловлюючи свій жаль, що в часах Філліпіка був змушений співпрацювати у віднові монотелетизму, але відповідь папи Григора не застала його між живими. На його місце був обраний єпископ Сизики, Герман, великий святець і оборонець католицького навчання, що через те увійшов у конфлікт із імператором.

Григор II звернув свою пильну увагу на поширення й закріплення християнства між германськими народами, а князь Баварії Теодор I, що був особисто в Римі в 716 р., просив папу вислати туди більше місіонерів. І папа вислав св. Корбініяна, що став одним з Апостолів Баварії. Та мабуть найщасливішим розпорядженням папи було вислання Вінфреда на місію

до Германії, змінивши йому ім'я на Боніфата, що було латинським перекладом його первісного імени. Цей чернець-Бенедиктинець заслужив собі на почесний титул «Апостола германів». Папа в 722 р. поставив його в сан єпископа і вислав до Фризії і Саксонії. Він незабаром позасновував єпископства в Зальцбурґу, Пассав, Фрайзінґу, Ратісбоні та Айхштадті, та манастир у Герсфельді, а його учні — у Фульді. В 740 р. він скликав Синод своєї ієрархії, а п'ять років згодом, на прохання Піпіна, скликав такий Синод і в Франкфурті. Цим він поклав міцні підвалини до розвитку Церкви у Франконії

Папа Григор II цінив ченців та огорнув їх опікою, а по смерті своєї матері віддав свій власний дім під манастир. Спеціяльною опікою він огорнув манастир св. Бенедикта на Монте Касіно, горучивши ігуменові Петронаксові в 718 р. його відбудувати та збудувати нову церкву над гробом св. Бенедикта, яку посвятив щойно папа Захарія в 748 р. та звільнив манастир з-під юрисдикції місцевого єпископа.

Папа налагодив добрі відносини з королем Ломбардії, Лютпрандом, що був добрим християнином та видавав корисні закони, але деякі його васалі нападали на Римське князівство та візантійські посілості в Італії, тому папа звернувся за допомогою до короля Франконії, Карла Молота, бо такої помочі тоді йому не міг дати імператор Лев III Ізаврійський із різних причин.

Як згадано, халіф Єзид II в 723 році заборонив шанувати св. образи в цілій своїй державі, вважаючи цей побожний звичай ідолопоклонством. В цьому пішла йому наруку секта павликіян, започаткована ще 657 року у Вірменії, що проголошувала мішанину єресів Маніхея і Маркіона, бо вважали Христа за янгола, відкидала церковну ієрархію, св. Тайни, а її члени залюбки називали себе «євангельськими християнами». Багато з них утікало до мохаммедан, і там вони помагали їм нищити зорганізовані форми церковної дисципліни на Сході.

726 року стався великий землетрус, що його імператор Лев III уважа Божою карою за почитання св. образів, у чому його удержували деякі еретичні єпископи Малої Азії. Так, напр., по короткому перебуванні в Константинополі того року єпископа Константина з Наколії (Фригія), архиєпископа Теодора з Ефесу та єпископа Томи з Клявдіополісу, — імпера-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Св. Бенедикт уродився в Нурсії (к. 480 р.) біля Сполето. Помер к. 547 р. і мас ім'я «батька західнього чєрнецтва», як св. Василій на Сході, на якого він взорувався. Основою його правил були праця і молитва, і в цьому полягала різниця від чисто контемплятивних (споглядальних) правил Сходу. В 529 р. він заснував манастир на горі біля містечка Кассінум, знищивши там статую божка Аполлона, що щє був на тій горі. В 580 р. лонґобарди поруйнували манастир, а папа Пелагій ІІ дозволив ченцям закласти манастир біля Лятерану, а на Монте Кассіно залишилося всього кілька з них, і так було аж до папи Григора ІІ.

У 884 р. манастир знищили сарацени, замучивши ігумена Бертарія і ченців. В 1234 р. Фридрих II знову прогнав звідти ченців. Папа Іван XXII підніс їх церкву в 1322 р. до гідности катедральної. В 1799 р. манастир знищили французи, а 1866 р. король Неаполя забрав на власність держави. В часі другої світової війни американці щераз його зруйнували, 15 лютого 1944 р., але тепер він знову відбудований.

тор вирішив видати едикта з 726 р., в якому виступив проти пошанування образів, а в 730 р. другим едиктом наказував усувати всі образи з церков, їх нищити й палити. Це зачалося усуненням славного образу Христа в дільниці Константинополя, званій Халькопратея, що викликало бунт людей, які вбили імператорського урядовця. Це започаткувало переслідування. заслання і вбивання мирян і ченців, котрі не хотіли коритися згаланому едиктові.3

Не треба й казати, що обидва едикти викликали сильну реакцію цілої Церкви, а патріярх, св. Герман, підтриманий масами вірних і чернецтвом, виступив проти іконоборства. Лев III жадав від папи скликання Собору, на якому було б засуджене почитання образів, але папа відкинув його домагання. Він скликав Синол до Риму, але на ньому був осуджений намір імператора. 5 Папа своїми посланнями до цілої Церкви виступив проти іконоборства, та в тому самому дусі писав до Лева III,6 але одержав від нього відповідь: «Базілевс кай гієревс еймі — Я імператор і священик». 17 січня 730 р. Лев III скликав до Константинополя «Мовчазний Синод» ієрархів та казав підписати згаданого іконоборчого едикта, а коли патріярх Герман рішуче спротивився тому, то був усунений з престола, а на його місце іменував Лев III сінкела Анастасія, що пішов на повну співпрацю з імператором.

Папа Григор II вмер 11 лютого 731 р. і був похований у Ватикані, і зараз же по смерті був почитуваний святим.8

#### 90. Св. Григор III (731—741).

Син Івана з Сирії, був широко знаний своєю вченістю, тому був обраний папою в день похорону свого попередника та висвячений за один місяць пізніше, бо, здається, ждав на затвердження з Равенни.

Новий папа скликав у грудні 731 р., при гробі св. Петра у Ватикані, Собор 93 єпископів, і там була осуджена іконоборча єресь, та наказано віддавати св. образам більшу честь, ніж доти. Синод проголосив спеціяльні молитви на почитання образів, а деякі з них були написані на склепах у підземеллі базиліки св. Петра, і подекуди збереглися й до наших днів.<sup>9</sup>

Григор III написав послання проти єресі, як також писав до імператора протест, але його легат, священик Константин, на наказ Лева III був ув'язнений у Константинополі. У відповідь на всі заходи папи і для його

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mansi, XII, p. 468; cf. Hefele, III, p. 374; cf. Ostrogorsky, p. 144; cf. Bury J., History of the Later Roman Empire, London, 1889, VI, p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jaffe, nr. 2180; cf. Mansi, XIII, p. 960-974; cf. Baronii, Annales, ad an. 726, nr. 5.

<sup>5</sup> Hefele, III, pp. 386 seq.
6 Mansi, XII, pp. 976-982. Denzinger ,Enchiridion, 196.
7 Hefele, III, pp. 399 seq; cf. Ostrogorsky, p. 145.

<sup>8</sup> Mann, I (2), p. 141. 9 Mansi, XII, pp. 299-302.

покарання, Лев III вислав у 732 р. велику фльоту до Італії, але під час сильної бурі на Адрійському морі вона була знищена, а люди добачали в цьому Божий перст. Лев III збільшив також податки на Сицилії й Калябрії, та сконфіскував дари, давані звідти Апостольській Столиці в сумі трьох з половиною талантів золота. Крім того, він відірвав з-під юрисдикції Риму такі провінції: Сицилію, Калябрію та єпископства Іллірії. Всі ці провінції він підпорядкував іконоборчому патріярхові в Константинополі. Цим своїм розпорядженням Лев поглибив непорозуміння між Сходом і Захолом. 10

На Сході Лев III відлучив також Церкву в Ізаврії, в Малій Азії, що мала коло 20 єпархій, від Антіохійського патріярхату та підпорядкував її своєму патріярхові, який знову зачав уживати титулу «Екуменічного патріярха», згромадивши під своєю юрисдикцією всі території, що входили ще в склад візантійської держави. Це імператор вчинив, щоб через послушного собі патріярха підкорити тотально Церкву світській владі.

На додаток, папа Григор III, хотячи припинити часті плюндрування лонгобардами в середній Італії, допоміг грекам відібрати Равенну, яку лонгобарди держали від 732—733 р., а також підтримував їхніх васальних князів, Сполета й Беневента, що змагали до повної незалежности. 11

Одночасно з тим, папа казав докінчувати лагодження мурів навколо Риму, бо кожної хвилини міг сподіватися нападу лонгобардів. У 739 році король Лютпранд зробив наїзд на Равенну, а князь Трансмунд із Сполета мусів утікати під оборону папи. Лонгобарди зайняли цілу Кампанію аж до мурів Риму. В такому критичному положенні папа звернувся по допомогу до Карла Молота у Франконії. Той, одначе, помочі не дав, бо сам потребував її від лонгобардів до війни з арабами, яких розбив дощенту під Тур-Пуатіє, 732 р., так що вони вже ніколи не відважилися більше перейти поза Піренеї. Цей заклик папи і перемога над арабами виводила Франконію на світову арену. 12

Папа Григор III затвердив привілеї архиєпископів Ґрадо-Аквілеї та післав туди свій палліюм. Він також піддержав митрополітальні права архиєпископів Йорку для північної, а архиєпископів Кентербері для південної Англії.

У 732 році св. Боніфат звітував папі про свою місійну працю в Германії, а папа вислав йому палліюм архиєпископа «ін партібус інфіделіюм», давши йому право висвячувати своїх суфраганів. За шість літ по цьому св. Боніфат з'явився зі своїми учнями в Римі із наміром зректися свого сану, але папа цього не прийняв до відома. Св. Боніфат поклав міцні основи під розвиток Церкви німецького народу. Папа Григор III умер 28 листопада 741 року і був похований у каплиці Пресвятої Богородиці в базиліці св. Петра і скоро був почитуваний святим.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Hefele, III, pp. 406-407; cf. Grumel, V., L'annexion de l'Illyricum oriental de la Sicile et de la Calabre au patriarcat de Constatinople, in Rech. d. sc. rel., 39-40 (1951-52), pp. 191 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Duchesne, L'Illyricum ecclesiastique; Eglise separees, Paris, 1905, pp. 229-279.

Seppelt, op. cit., p. 54.
 Jaffe, Bibl. Rer. German., III, pp. 24-315.

Син Поліхромія, грека з Калябрії. Він був кардиналом-дияконом у Римі та підписував декрети Синоду проти іконоборства. По смерті Григора III був обраний його наслідником та висвячений 5 грудня 741 р.14

Крім великої вчености, папа Захарія мав ще хист вправного дипломата. Дуже правдополібно, що він не ждав на затвердження свого вибору, але вже по висвяті повідомив про те імператора Константина V Копроміна (741—775) та цілу Східню Церкву, поминаючи іконоборчого патріярха Анастасія.

В 742 році шурин імператора, куропалят Артабазд, начальник збройних сил, зробив переворот у державі та був коронований патріярхом Анастасієм на імператора, при чому патріярх відрікся від іконоборства, та кинув анатему на Константина V, як на сретика, а звичай почитування св. образів був знов запроваджений.

У травні 743 року, по виграній битві під Сардами, Константинові V вдалося здавити бунт, а Артабазд і багато змовників було жорстоко покарано. Патріярхові виколено очі та з наказу імператора посаджено задом наперед на ослі і так вожено його по місті на посміховище. Для ще більшого пониження, осліпленого патріярха залишено на його престолі аж до смерти в 754 році. Так жорстоко карав імператор за спробу звільнити Церкву від його впливу та наказував і надалі переслідувати почитателів св. образів. Десь у тому часі папа посилав своїх леґатів до імператора із закликом припинити переслідування. І хоч їх там не ображено, а імператор навіть подарував папі дві посілості, Німфу і Нормію, але церковної політики не змінив.

У 743 році папа скликав у Римі Синод із 60 єпископів, 22 священиків та 6 дияконів, і там були проголошені 15 дисциплінарних правил: а престоли в Руені. Реймсі і Сенсі були піднесені до розряду митрополій; вони були засновані св. Боніфатом. 15

На згаданому Синоді ужито перший раз вислову «ад ліміна Апостольорум», а епископам Церкви наказано відвідувати папу щороку коло 15 травня. 16 Такі щорічні відвідини обов'язували лише єпископів ближчих околиць, а дальші мали посилати письмові звіти зі своїх єпархій. Цікаво, що 5-те правило цього Синоду не дозволяло одружуватися з удовами по священиках і дияконах, а 11-те забороняло висвячувати двоженців та чужинців.<sup>17</sup>

У 745 році св. Боніфат на просьбу франконського короля провів Синод Церкви у Франконії, де було осуджено єретиків Адальберта і Климента.<sup>18</sup>

Duchesne, op. cit., I, pp. 426 seq.

15 Mansi, XII, p. 381; cf. Hefele, IV, p. 419; cf. Mann, I (2), pp. 253 seq.

16 Liber Diurnus, form. 74, Cautio episcopi: "Omnes episcopi, qui huius Ap. Sedis ordinationi subjacerunt, qui propinqui sunt annue Idibus Mai SS Sedis Petri et Pauli liminibus praescutentur; vero de longiquo, juxta chirographum suum impleant".

17 Hefele, III, p. 516; cf. Mansi, XII, pp. 382-383.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibidem, III, pp. 513-533.

Декрети Синоду були затверджені папою Захарієм восени того самого року. 19 Піпін і Карломан писали до папи (747 р.) в різних дисциплінарних справах Церкви й одержали від нього вичерпну відповідь в т. зв. 27-ох Главах 20. Ще того самого року Карломан відрікся від королювання і заснував манастир св. Силвестра в Соракте біля Риму та постригся в ченці, а згодом перейшов до манастиря на Монте Кассіно.

Піпін став самодержцем та основником династії Каролінгів, а св. Боніфат на доручення папи Захарії коронував його. У 747—748 р. папа іменував св. Боніфата архиєпископом Майнцу і примасом над спархіями: Тонгем, Колонія, Вормс, Шпаєр, Утрехт, Бугабур, Айхштадт, Ерфурт, Вюрцбург і, мабуть, Авгсбург, Коір і Констанція. Таким чином, ціла Церква східньої Франконії була підпорядкована, юрисдикції Риму. Папа вилучив манастир у Ст. Штурм з-під юрисдикції єпископа та підпорядкував його безпосередньо Римові. 21

Для спокою в Італії, папа їздив на особисту зустріч із королем лонгобардів Лютпрандом до Тоді і там був прийнятий із почестями. Король повернув папі міста: Анерію, Горту, Палімаркію і Блеру, як також забрані посілості Патримонії св. Петра за останніх сорок років.

Заходом папи між князівством Риму й лонґобардами був укладений мир на 20 років, а на пам'ятку цього в базиліці св. Петра в Римі Лютпранд збудував і прикрасив каплицю, де була уміщена умова звороту церковних посілостей. Римляни вітали папу Захарію, як володаря Римського князівства.

Одначе вже на другий рік Лютпранд напав на Равенну, а екзарх імператора просив у папи помочі. Папа особисто поїхав до Равенни й Павії умовляти Лютпранда відступити від облоги Равенни. Лютпранд скоро вмер, а його наслідник Гільдебранд був здетронізований Ратхісом, і останній потвердив договір із папою. Сам Ратхіс ще того самого року відрікся від престолу та разом із своєю жінкою й донькою постригся в ченці. Його місце зайняв його брат Астульф, що пограбував Равенну, Пентаполіс та вчинив наїзд на римське князівство, так що наслідник папи Захарії мусів знову просити помочі в короля Піпіна.

В самому Римі папа Захарій відновив палату в Лятерані, де під час праць було віднайдено голову св. Юрія, яку перенесено до церкви його імени, а «Книга Архиєреїв» згадує, що папа викуповував усіх невільників від венеційських купців, що їх продавали арабам.

Згадаємо, що папа Захарія, знаючи добре грецьку мову, переклав на грецьку мову «Діялог» Григора Великого, що з того часу був читаний на Сході, а папа Григор одержав назву «Двоєслова», мабуть, за заголовком згаданої книги. Папа Захарія вмер 25 березня 752 р. і був похований у Ватикані.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibidem, III, p. 516.

<sup>20</sup> Jaffe, I, р. 262 seq; 11-те правило робить обов'язковим целібат (безженність) духовних.

<sup>21</sup> Langen, op. cit., II, pp. 628-49.

Зараз по його смерті наслідником був обраний кардинал-пресвітер Степан, але на третій день по виборі, не бувши висвячений, він умер на удар паралічу. З тих причин старі пам'ятки не поміщували його імени в реєстрі папів, але сьогодні він подається як Степан II.<sup>22</sup>

Зібране в церкві Богородиці «Більшої» духовенство обрало папою кардинала-диякона Степана, що разом із своїм братом Павлом одержав свячення з рук папи Захарії. Він одержав свячення 26 березня (за деким 3 квітня) 752 року.

Саме тоді лонгобарди зближалися походом на Рим. Звернення папи про поміч до імператора не мало успіху, тому він звернувся до Франконії, куди папа особисто поїхав і коронував Піпіна в манастирі Сан Дені (св. Діонисія) 28 липня 754 р. і дав йому титул «Патриція Римлян», а Піпін дав урочисту обітницю боронити Церкву і її майно. Ще того самого року він перейшов через Альпи в Ломбардію та змусив Айстульфа присягнути, що ніколи не буде нападати на Равенну, ані на жадну з посілостей Римського князівства. Одначе за два роки він свою присягу зламав і, зруйнувавши всі міста Кампанії, з'явився під мурами Риму. Піпін знову зробив наїзд на Ломбардію і присмирив її, а папі віддав у володіння Равенну і Пентаполіс та інші посілості Римського князівства. Таким чином, папа почав виконувати владу світського володаря. Ще того самого року Айстульф умер, а його наслідником став Дезидерій, що намагався видати свою доньку, Дезидерату, за Піпінового сина Карла проти порад папи. По двох роках вона була відіслана назад до Ломбардії до свого батька.

Папа іменував архиспископа Сергія губернатором Равенни, але вважав візантійського імператора формальним сувереном Італії, бо франконський король сповняв тільки ролю «оборонця патримонії св. Петра», при чому архиспископ одержав титул «Римського патриція», що його мали імператорські екзархи Равенни аж до 754 року.

Присяга Піпіна Малого і дар папі у 756 році були формальним завершенням суверенности Церковної держави, званої Патримонією св. Петра, якої дійсними суверенами ставали відтепер папи.\*

\*

На цьому місці згадаємо, що ще перед виїздом папи Степана III до Франконії, у Римі була якась грамота, звана «Даровизною Константина» В ній говорилося, що Константин Великий немов би то визнав 314 р. за

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Duchesne, I, p. 440; cf. Mann, I (2), p. 289.

<sup>\*</sup> Caspar E., Pippin und die römische Kirche, Berlin 1914.

23 Donatio Constantini: 1) Confession et 2) Donatio, apud Card. N. Cusa, De Concordantia Catholica, III:2, (Opera, 1565, vol. I); cf. Mansi, op. cit., II, pp. 603-614; cf. Baronii, Annales, ad an. 324.

папою Силвестром I права світського володаря, разом з відзнаками, а римське духовенство мало титул сенаторів. Лятеранська палата й базиліка ставали осередком християнства. Грамота віддавала під володіння папі не лише Рим, але й околиці. Сам Константин, пишеться в грамоті, переніс свою столицю до Константинополя, бо не почував себе гідним володіти там, звідки рядив голова Церкви від імени Царя Небес.

Цей старовинний документ сьогодні не вважається вірогідним, а його виготовлення відносяться до років 750—759. Одначе до 15 ст. ця грамота вважалася справжньою і про неї сьогодні є велика література. Не всі папи, напр. Адріян I, як виходить з його листа до імператора Константина VI, гокликалися на цю грамоту. Так само лист згаданого папи до Карла Великого<sup>25</sup> не згадує нічого про цю грамоту.

Найбільший римський історик початку 16 ст., Кардинал Чезаре Бароній, перший назвав її апокрифічною, і з того часу вона вважається фальсифікатом.

Очевидячки, події в Італії не були до вподоби імператорові Константинові V, а відповіддю на подорож папи до Франконії й коронацію Піпіна, було скликання Синоду східньої ієрархії до імператорської палати Гієрія по азійському боці Босфору у 754 році. На цей Собор зібралося 338 східніх єпископів, а їхні наради велися від 10 лютого до 8 серпня. Остання сесія відбулася у Влахернській церкві.

З огляду на те, що нещасний осліплений патріярх Анастасій уже не жив, а новий наслідник не був іменований імператором, цей Собор одержав назву «Безголового Собору». З волі імператора нарадами проводили єпископ Теодор з Ефесу, син бувшого імператора Апсімара-Тиберія, та єпископ Пастіль із Перґи. Інші східні патріярхи не вислали своїх представників. Цей «Безголовий Собор» схвалив ряд іконоборчих постанов «проти лихої штуки мальовил», а підкреслив почитання св. Евхаристії. Там також осуджено патріярха св. Германа, св. Івана Дамаскина та ченця

<sup>24</sup> Mansi, XII, p. 1056.

<sup>25</sup> Ibidem, p. 820: "Sicut temporibus beati Sylvestri Romani pontificis a sanctae recordationis piissimo Constantino magno imperatore per eius largitatem Sancta Dei Catholica et Apostolica Romana Ecclesia elevata et exaltata est et potestatem in his Hesperiae partibus largiri dignatus, ita et in vis vestris felicissimis temporibus atque vestris sancta Dei ecclesia, id est beati Petri apostoli, germinet atque exaltet".

Папа не згадує про грамоту. Про неї згадують пізніші франконські письменники, як напр., єп. Адо з Вієн, єп. Еней з Парижа, єп. Гінкмар з Реймсу. Одначе, ця грамота була інкорпорована до «Декреталій Псевдо-Ісидора» (849-852 рр.).

Папа Лев IX уперше її наводив у 1054 р., а згодом Кардинал Деусдедіт узяв її до своєї збірки законів. Ще пізніше папи: Іннокентій III, Григор IX та Іннокент IV, на неї покликались.

З греньких авторів знав її Теодор Балсамон (1169 р.), а Матей Бластарес (к. 1335 р.) включив її до своєї збірки. Греки покликалися на цю грамоту, щоб вимогти від імператора більше прав для свого патріярха.

Про цю грамоту вичерпно говориться в таких працях: Card. Hergenröther, Katholische Kirche und Christlicher Staat, Freiburg, 1872, I, pp. 360 seq; Langen, Entstehung und Tendenz der Konstantinischen Schenkungsurkunde, in Hist. Zeitschr. f. Kirchenrecht, 1889, pp. 137, 185 seq; cf. Hefele, III, pp. 577-580.

Юрія з Кипру, $^{26}$  завзятих поборювачів іконоборчої єресі, кажучи, що їх «сама св. Трійця знищила». Собор підніс імператора до достойности «Апостола». $^{27}$ 

Наслідником патріярха Анастасія був обраний Константин II, єпископ Сілое (754—766), а всі декрети були опубліковані 26 серпня 754 р. на форумі в Константинополі, і зараз же усунено з усіх церков св. образи і мощі святих. На місці образів наказано уміщувати малюнки квітів, птахів, сцен із театру, з полювання, перегонів, тощо. Імператор узявся за ліквідацію всіх манастирів, що були осередками опору проти іконоборства, і повертав їх на військові казарми. Ігумен Степан із манастиря св. Авксентія в Малій Азії тепер очолив боротьбу проти іконоборців та був замучений у Константинополі в 765 році. На другий рік патріярх Константин був усунений імператором, разом з іншими урядовцями. Йому було стято голову, а наслідником був іменований імператором слов'янин, Микита I (766—780).

По «Безголовому Соборі» по цілій візантійській державі розгорнулося божевільне нищення цінних творів мистецтва, пам'яток сивої давнини; також здирано прекрасні фрески й мозаїки зі стін церков. В Не треба

Св. Іван Дамаскин є останнім Отцем Східньої Церкви, що навчав католиць-ко-православну науку. Його навчання відзначається не оригінальністю думок, але своїм енциклопедечним характером. Тому дехто називає його «Предтечею схолястицизму», а його твір «Про православну віру» першим схолястичним твором.

Найкращим його твором є «Криниця Мудрости» (Пеґе Ґнозеос), що був дуже високо цінений на Сході й Заході. На Заході його вважано першою «Суммою богословя». Він ділиться на три частини: 1) Філософські глави (про Аристотеля); 2) про єресі, 80 старих і 20 нових; 3) докладний виклад правдивої науки. За папи Євгена III (1150 р.), цей твір був переложений на лат. мову і з нього користали Петро Ломбард та св. Тома з Аквіну, при писанні своєї «Сумми».

Св. Іван багато цитує св. Отців, Сходу й Заходу. В своїх гоміліях боронить примату св. Петра і наслідників. Знаний його прекрасний воскресний канон. Його твори видав Мінь, П. Г., томи: 94-96. В 1890 р. папа Лев XII проголосив св. Івана Дамаскина Вчителем Церкви. Гляди: Св. Іван Дамаскин, о. д-р В. Лаба, Логос, 1950, 4, стор. 269-280.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Св. Іван Дамаскин урод. к. 676 р. в Дамаску і помер перед 754 роком. Про його життя багато не знаємо, а те, що знаємо, списав єрусалимський патріярх Іван, хоч у його вістках є багато легендарного елементу. Його батько, Манзур, був ніби то міністром фінансів у халіфа Абдуль Малека і мав двох синів: Івана й Косму.

Між невільниками із Сицилії він знайшов ученого ченця Косму, і йому доручив учити своїх синів. Іванові було тоді 23 роки, а по смерті батька він став головним дорадником халіфа в Дамаску, і на тому становищі в 726 р. виступив проти едикту Лева ІІІ, закликаючи християн до спротиву й подаючи правдиву науку про св. образи. Він писав також листи до Лева ІІІ, який, маючи в своїх руках його автографи, сфалшував одного листа, де святець ніби то пропонував йому свою поміч у видачі Дамаску. Цього листа він вислав халіфові і святцеві було відрубано руку, але, як каже життєписець, вона, за Божою поміччю, знову відросла. І це переконало халіфа в його невинності, так що він хотів віддати йому давню посаду, але Іван постригся в ченці в манастирі св. Сави біля Єрусалиму і звідти боронив почитання св. образів, тому на «Безголовому Синоді» був анатемізований.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mansi, XIII, pp. 575 seq; cf. Ostrogorsky, p. 154.

<sup>28</sup> Hefele, III, pp. 418 seq.

й казати, що при тому потерпіли почитателі св. образів, головно ченці, бо саме в манастирях процвітало іконописне мистецтво.

Папа Степан III у своїх посланнях до імператора молив його припинити іконоборство, але безуспішно. За те папа з подвійною силою заохочував християн усіх країв ще більще почитати св. ікони.

За «Книгою Архиєреїв», папа Степан III був добродієм та опікуном убогих і хворих, і для них збудував лічницю біля базиліки св. Петра в Римі. Він умер 26 квітня 757 р. і був похований у Ватикані.<sup>29</sup>

#### 93. Павло I (757—767).

Був братом Степана III та вихований у школі при Лятерані. Був кардиналом-пресвітером та з доручення Степана III управляв містами й територіями, що були віддані Церкві в договорі Піпіна з папою.

По смерті Степана III в квітні 757 р. Павло був обраний його наслілником більшістю духовенства, проти кандидата меншости Теофілакта, і висвячений 9 травня того року.

Новий папа продовжував політику свого брата, але з меншим успіхом. Ломбардія заключила союз з імператором, і на цій підставі Дезидерій зайняв Сполето, Беневент і Пентаполіс, а вертаючися додому, вступив до Риму і змусив папу Павла жадати від короля Франконії звільнення всіх закладників із Ломбардії. Папа вислав єпископа Юрія з Остії та пресвітера Степана з двома листами: в одному просив про звільнення закладників, а в другому повідомляв про ломбардсько-візантійський союз та зайняття територій Церковної держави.<sup>30</sup>

В 760 р. Піпін вислав у Ломбардію свого брата єпископа Ремідія з домаганням звільнити всі окуповані території, але Дезидерій знову вчинив наскок на римське князівство, а рівночасно з тим губернатор Равенни, архиєпископ Сергій, одержав наказ від імператора передати управу міста в руки греків. Заходами Піпіна, між папою і Дезидерієм був укладений договір (765 р.), у якому останній зобов'язувався помогти відібрати назад забрані Левом III Ізаврійським провінції в південній Італії, де зачалося насильне насаджування іконоборства та палення св. образів,<sup>31</sup> але не додержав зобов'язань, коли послання папи до імператора Константина V не мало жадного успіху.

Що гірше, він зачав уживати заходів, щоб до єресі приєднати також короля Піпіна, до якого вислав своїх амбасадорів та богословів. Одначе папські леґати, єпископ Юрій та пресвітер Петро, що перебували у Франконії, вдержали Піпіна при католицькій вірі. З У 767 році франконські

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Duchesne, p. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Ibidem, I, pp. 463-467; cf. Codex Carolinus, in MGH, Epp., III, pp. 507 seq. <sup>31</sup> Jaffe, I, pp. 277 seq; cf. Langen, II (Bonn, 1885), p. 668. <sup>32</sup> Hefele, III, pp. 602 seq; cf. Mann, I (2), pp. 331 seq.

спископи відбули свій Синод в Жентілі, біля Парижу, і на ньому було осуджене іконоборство та скріплене почитання образів у Франконії. Таким чином оборона католицької науки пересунулася на Захід, у т. зв. варварські краї, проти візантійського єретичного Сходу,<sup>33</sup> де іконоборство підірвало не тільки повагу Церкви, але й держави.

Папа Павло I опікувався манастирями і віддав свій власний дім на манастир, біля якого збудував церкву св. Сильвестра і туди, як і до інших церков Риму, казав переносити мощі святих мучеників із катакомб. Саме в його часі були віднайдені мощі св. Петроніли, за старовинним переданням — доньки св. Петра, і він переніс їх до каплиці в базиліці св. Петра, збудованої папою Степаном III. Свята Петроніла була обрана патронкою франконських королів та імператорів.

З пам'яттю папи Павла I зв'язана будова ораторії Пресвятої Богородиці і церкви св. Апостолів при «Вія Сакра» на римському ринку. Папа Павло I умер 28 червня 767 року в околиці церкви св. Павла «Поза мурами» і там був похований, але по трьох місяцях його тлінні останки були перенесені до Ватикану.

#### 94. Степан IV (768—772).

Вже за вибору Павла I провізантійська партія духовенства висунула протикандидатом Теофілакта, а в час недуги папи до Риму вдерся князь Тото з Тосканії, з наміром провести вибір свого кандидата. Цьому спротивився головний нотар, Христофор, але Тото насильством здобув більшість голосів та обрав на папу свого брата, Константина, якого висвятили єпископи Пренесте, Порто й Альбано. Сам Тото з мечем у руці впровадив Константина до Лятерану, де він просидів до весни 768 року.<sup>34</sup>

Христофорові і його синові Сергієві вдалося нишком утекти з міста та закликати лонгобардів, що увійшли до Риму 28 липня того ж року брамою св. Панкратія та скинули Константина з престолу, і він уважається за антипапу. При тій нагоді прогнано ігумена Пилипа, що був таємним кандидатом пролонгобардської партії. Серед великого замішання, в місті відбуто скорий суд над обома узурпаторами: ігумена Пилипа ув'язнено в манастирі, а Константина, за візантійським звичаєм, осліплено разом із його прихильниками. Це вперше Римляни повелися так жорстоко з узурпатором, користуючись «Екльогом» Лева III Ізаврійського.

По заспокоєнні й усуненні всіх труднощів, на домагання короля лонгобардів Дезидерія, на «Форум Романум» був обраний 1 серпня 768 року на папу Степан із Сицилії, син Оліва, і був висвячений 7 серпня 768 року. Сам він був ченцем Чину Бенедикта, та поставлений у сан пресвітера папою Захарієм.

<sup>33</sup> Mansi, XII, 677.

<sup>34</sup> Mansi, XII, pp. 679-690.

За Степана IV відбувся в Лятерані у квітні 769 року Синод 33 єпископів і численного духовенства, білого й чорного, що виніс важливий декрет, який заборонив мирянам брати участь у виборі папів. Тільки самі кардинали, тобто єпископи, пресвітери та диякони міста Риму і його передмість мали активне й пасивне право вибору папів. Ціллю цього декрету було не допускати до заворушень і насильств, як це було у випадку Константина. На тому самому Синоді було скасовано всі іконоборці декрети «Безголового Синоду» в Константинополі. 35

Восени 768 року король Піпін Малий, передчуваючи свою близьку смерть, розділив свою державу між двома синами, Карломаном і Карлом, яких ще папа Степан III помазав був у Сан-Дені (28 липня 754 р.) на наслідників батька у Франконії. Карломан умер у 771 р., залишивши вдову і двох синів, а вона виїхала до Павії під опіку Дезидерія.<sup>36</sup>

Папі Степанові IV вдалося домогтися Карлової обіцянки допомогти за відбирання загарбаних лонгобардами посілостей Церковної держави та піддержки екзархові Равенни, архиєпископові Левові. Того часу Дезидерій здобув сильні впливи в Італії, а навіть і в самому Римі, де він криваво помстився Христофорові й Сергієві за усунення антипапи Константина. При цьому Дезидерій перемовив на свій бік папського шамбеляна, Павла Афіятру. Папа Степан IV умер 3 лютого 772 року.

#### 95. Адріян І (772—795).

Адріян, римлянин із військово-аристократичної родини, був величної будови тіла, в якому жив сильний і відважний дух. Він прийняв сан диякона з рук папи Степана IV, а по його смерті, за сильних лонґобардських впливів у Римі, очолених згаданим Афіятрою, був обраний його наслідником.<sup>37</sup>

Старовинні пам'ятники подають таку характеристику папи Адріяна І: «Муж дуже славний, уроджений в найшляхетнішому роді із наймогутніших батьків в Римі; елегантний і незвичайно гарної постаті; дуже сильний оборонець правдивої віри, своєї батьківщини та довіреного собі народу. Він противився відважно й з Божою чеснотою ворогам святої Божої Церкви, як також і ворогам республіки. Він був милосердний та потішав убогих і всіх потребуючих, та строго заховував традиції й передання св. Отпів».\*

Першим розпорядженням нового папи було повернення із заслання всіх покараних Афіятрою людей. Папа, довідавшись, що Афіятра замучив Сергія в тюрмі, видав наказ поставити його перед суд саме в хвилині,

Hefele, III, pp. 434-39; cf. Mansi, pp. 713-721.
 Migne, P. L., XCVIII, p. 250;cf. Hergenröther, Kirchengeschichte, II, p. 71.
 Duchesne, I, pp. 486-523; cf. Jaffe, I, pp. 368; 703, 746.

<sup>\*</sup> Mansi, XII, p. 725.

коли Афіятра затримався в Ріміні у поворотній дорозі від Дезидерія, якому він дав обіцянку «доставити папу Адріяна в кайданах на суд лонґобардів».

Дезидерій, бажаючи висунути претенсії синів померлого Карломана до франконського престолу, просив папу Адріяна помазати їх на королів, але папа відмовився через його наїзди й умішування у внутрішні справи Церкви. Натомість, папа Адріян звернувся до короля Карла з проханням сповнити обіцянку його батька, Піпіна, та оборонити Церкву перед нападами Дезидерія, що знову рушив походом на Рим.

Влітку 772 року Карло був зайнятий підкорюванням поганських саксонців, але впоравшись із ними, почав готуватися до походу через Альпи. Він найперше вислав до Італії своїх комісарів для дослідження справи, і коли хитрий Дезидерій виправдував свої вчинки боргом папів, то Карло виявив готовість сплатити всі борги. Однак Дезидерій відмовився прийняти гроші.

На весні 773 року Карло з великою армією перейшов Альпи і з'явився в Ломбардії. Дезидерій замкнувся в Павії, а його син, Адальгіс, у Вероні. Облягши їх обох, Карло рушив з рештою армії в напрямі Риму, де його вітали як визволителя. Під час його тижневого перебування в Римі, в його голові народжуються нові, великі ідеї, які згодом були перетворені в дійсність.

У час Пасхи 774 року він одержав папське благословення та був усіма визнаний «Оборонцем Церкви». В червні того ж року Карло здобув Павію та ув'язнив Дезидерія в манастирі, а його синові Адальгісові пощастило втекти до Константинополя під опіку імператора. Тоді Карло наказав коронувати себе на короля Ломбардії та відновив даровизну свого батька Піпіна папі. Таким чином, загроза лонгобардів зруйнувати державу й церковну організацію в Італії була зламана та зачалася їх повільна, але невпинна латинізація, так що згодом залишилася по лонгобардах сама тільки назва.

Імператор Канстантин V умер у 775 році, а наслідником став його син Лев IV Хозар (775—780), що під впливом своєї жінки Ірини, яка походила з Атен, злагіднив дещо іконоборство, та дозволив ченцям повертатися з заслання, а по смерті патріярха Микити (780 р.) на його місце був іменований уміркований чернець Павло з Кипру (780—84 р.).

По смерті Лева IV Хозара (8 вересня 780 р.) регенткою стала Ірина від імени малолітнього сина свого Константина VI. Вона зачала поволі й обережно привертати почитання св. образів та відкривати манастирі. Тільки з обережности перед іконоборчими генералами вона не відважилася зразу скасувати всі іконоборчі декрети, а тому й ждала догідного часу. Під її натиском літеплий патріярх Павло IV відрікся від свого посту, а на його місце був іменований і обраний духовенством імператорський секретар, Тарасій (784—806 р.), почитатель св. образів. Тепер Ірина і патріярх Тарасій звернулися до папи Адріяна I, визнаючи примат папів у Церкві та

запрошуючи його прибути особисто до Константинополя з метою проведення Собору для осудження іконоборства.<sup>38</sup>

Папа відповідав листами до імператриці й патріярха,\* домагаючися скорого привернення почитання образів та повернення забраних Левом III Ізаврійським провінцій. При тому він докоряв Тарасієві за скорий перехід з світської людини на патріярха та за вживання титулу «Екуменічного патріярха». Одначе папа похвалив його за католицьку віру й бажання привернути почитання св. образів. Папа вислав до Константинополя своїх леґатів, архипресвітера Петра й ігумена Петра, давши їм доручення припильнувати тієї справи на майбутньому Соборі. Трьох інших патріярхів Сходу на Соборі не було, але їх заступали ігумен Тома (Хома) з Єгипту та сінкел Іван з Антіохії.

31 липня 786 року патріярх Тарасій відкрив Собор у церкві св. Апостолів в Константинополі, але іконоборчі генерали, що були в місті, розігнали Отців. Після цього імператриця Ірина вислала ті частини до Малої Азії для боротьби проти арабів, а до столиці спровадила частини з Тракії, та скликала ще раз Собор до Нікеї в Бітинії, 40 де зібралося 367 Отців. Імператриця Ірина написала листа до Отців Собору.\*

Собор тривав від 24 вересня до 23 жовтня 787 р. Перша його сесія відбулася там у церкві св. Софії, а папські легати засідали в президії. 41 Нарадами керував патріярх Тарасій від імени папи, бо легати не знали грецької мови.

На другій сесії (26 вересня) Отцям був прочитаний лист папи Адріяна до Тарасія, одначе, за його перекладу на грецьку мову були пропущені місця про домагання звороту забраних провінцій, про скорий перехід Тарасія з світської людини на патріярший престіл та за вживання титулу «Екуменічного патріярха», як також були злагіднені слова про примат папів у Церкві, на що папа поклав сильний натиск. 42

Собор відбув усіх вісім сесій, на яких було осуджене іконоборство, як витвір жидів, сарацинів і єретиків, а писання іконоборців спалено. Декрети «Безголового Собору» були скасовані. На сьомій сесії був укладений символ віри про почитання св. образів і також анатемізовані всі іконоборці, а православно-католицькі оборонці, як напр. патріярх св. Герман, св. Іван Дамаскин та Юрій із Кипру, були прославлені. Всі іконоборчі єпископи відреклися єресі й були прийняті до єдности з Церквою, з чого не були вдоволені ченці.

Крім осудження іконоборства, Собор уклав 22 дисциплінарні правила: 1) всі духовні мають знати напам'ять правила всіх Соборів; 2) кандидати на єпископів мають знати напам'ять Псалтир; 3) світська влада не має пра-

<sup>38</sup> Mansi, XII, p. 984; cf. Hefele, III, pp. 446-47.

<sup>\*</sup> Mansi, XIII, 1056-1072, 1077-1084.

<sup>39</sup> Jaffe, nr. 2448, 2449; cf. Hefele, III, pp. 448-452.

<sup>40</sup> Mansi, XIII, p. 992 seq. \* Ibidem, XIII, pp. 502-506.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Ibidem, XII, pp. 992-1052; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 200-205.

<sup>42</sup> Artaud, I, p. 207; cf. Mansi, XII, pp. 1073-1074.

ва назначувати духовних; 4) єпископи під карою тимчасового усунення (суспензи) не можуть брати грошей за надавання церковних посад; 5) симонія гостро забороняється; 6) щороку мають відбуватися Провінціяльні Синоди; 7) в усіх церквах мають бути мощі святих; 8) з юдео-християнами треба водитися обережно; 9) всі іконоборчі писання є єретичні; 10) пресвітерам не вільно покидати своїх місць та приймати посади приватних духовників; 11) всі церкви й манастирі мусять мати своїх економів; 12) епископам та ігуменам не вільно передавати церковне майно світським людям; 13) всі сконфісковані добра мають бути передані Церкві; 14) невисвячені особи не можуть читати Апостола і Євангелія з амвону; 15) можна мати лише одну бенефіцію; 16) духовні мають носити приписану одежу; 18) жінкам не вільно перебувати в резиденціях єпископів, ані в чоловічих манастирях; 19) епископам та ігуменам не вільно жадати грошей від кандидатів до духовного чи чернечого стану; 20) подвійні манастирі, чоловічі і жіночі, забороняється; 21) ченці не можуть самовільно зміняти манастирів; 22) ченцям і черницям не вільно їсти разом, хіба за конечности, напр. під час подорожі.43

На восьмій і останній сесії, відбутій в імператорській палаті Магнавра, була присутня імператриця Ірина і син її Константин VI, що виголосили привіти, підписавши декрети Собору, при чому папські леґати підписали на першому місці. Собор закінчився звичайною «Поліхронією» (Многолітствієм) та формальними окликами<sup>44</sup>, а кінцеву промову виголосив диякон Епіфаній із Катанії на Сицилії 45.

Патріярх Тарасій переслав акти до Риму і просив папу затвердити всі декрети й правила. 46 Папа усе затвердив, своєю найвищою властю в Церкві, як видно з його письма до патріярха Тарасія та з листа до Карла Великого, виступив проти думки франконських богословів. 47 Всеж таки, у Франконії відбувся Собор в 794 р. у місті Франкфурті, і там були відкинені правила Сьомого Вселенського Собору в Нікеї, але папа Адріян І ті правила вповні піддержав, а через те вони стали нормою Вселенської Церкви. 48 Скоро потім папа Адріян умер (25 грудня 795 р.) і був поховаий у Ватикані. 49

<sup>43</sup> Hefele, III, pp. 475-482.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Mansi, XII, p. 1153; cf. Hefele, III, p. 441. <sup>45</sup> Mansi, XII, p. 414.

<sup>46</sup> Patr Tarasii, ad Adrianum, Mansi, XIII, pp. 457-61, 461-465.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Liber Carolinus, Caroli Mag. Opera, Migne, P. L. II; cf. Hefele, III, pp. 694 seq; Mansi, XIII, pp. 1081-1084: (Papa Hadrianus ad patr. Tharasium)... "Domini nostri Jesu Christi sermo compleatur: quia porte inferi non praevalebunt adversus cam. Et rursus: tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam; et tibi dabo claves regni coelorum. Et quaecumque ligaveris super terram erunt ligata et in coelis; et quaecumque solveris super terram, erunt soluta et in coelis. Cuius fedes in omnem terrarum orbem primatus tenens refulget, et caput omnium ecclesiarum Dei consistit. Unde idem beatus Petrus apostolus Domini praecepto pascens ecclesiam, nihil dissolutum dimisit, sed tenuit semper et retinet principatum. Cui si adhaerere cupit vestra sanctitas, et nostrae Apostolicae Sedis, quae est caput omnium ecclesiarum Dei, sacram et orthodoxam formam incorrupte ac incontaminate ex profundo cordis, et sinceritate mentis custodire studet ...".

<sup>48</sup> Mann, I (2), pp 394 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Artaud de Montour, Lives and Times of the Roman Pontiffs, I, pp. 225 seq.

Римлянин, син Етіюпія і Єлисавети, був кардиналом-пресвітером при церкві св. Сузани і папським скарбником, обраний 27 грудня і на другий день висвячений. Вислав Карлові листа й символічні ключі від гробу св. Петра, як знак його протекторату над Петровим Престолом. Карло відповів ґратуляційним (з поздоровленням і подякою) листом та надіслав папі частину скарбу, здобутого від аварів $^{50}$ , що був ужитий на будову церков та розданий убогим.

Поміч Карла дуже скоро стала конечністю, бо в Римі створилася проти папи змова, очолена небожем померлого папи, Пасхалем, та якимсь Кампулем. 51 Вони ставили проти папи різні закиди, а під час процесії в день св. Марка (25 квітня 799 р.), юрба напала на папу біля брами Флямінія, намагаючись виколоти йому очі та вирвати язика. Важко поранений папа пролежав на вулиці цілий день і вночі сховався в грецькому манастирі св. Еразма і там в чудесний спосіб одужав. Він нишком вийшов з міста у товаристві кількох мирян і князя Сполето та щасливо добився до Карла, що перебував тоді в Падерборні. 52 Король прийняв папу з найбільшими почестями, і папа вернувся до Риму з єпископами і достойниками. Карло влаштував суд у триклініюмі Лятерану над усіми змовниками проти папи, а для закінчення цілої справи Карло прибув особисто до Риму восени 800 року. Єпископи, зібрані на Соборі, проголосили, що ані вони, ані ніхто інший не має права судити папу, а папа Лев III публічно в катедрі св. Петра зробив під присягою заяву, що всі закиди змовників були фалшиві. 53 Всіх винних було засуджено на смерть, але на заступництво папи Карло їх помилував та заслав до Франконії.54

У часі Різдвяних Свят 800-го року сталася в Римі подія, що мала далекосягле значення: коли папа відправляв св. Літургію над гробом св. Петра, він наблизився до Карла, що стояв навколішках, і поклав на його голову імператорську корону та проголосив його імператором і Авґустом, а присутні римляни вигукували: «Карлові, найпобожнішому Августові, коронованому Богом, великому і миролюбивому імператорові, нехай буде довге життя і перемога».55

<sup>50</sup> Jaffe, Bibl. Rer. Germ., IV, pp. 354 seq; cf. Duchesne, II, pp. 1-48.
51 Theophani, Chronographia, Migne, P. G., CVIII, p. 950 (ad an. 789): "Porro Adriano papa defuncto, Leo, vir omni honore ac veneratione dignus, in eius locum Romae suffactus est... Eodem etiam anno beati Adriani papae Romani affines tumultu in Leonem papam excitato oculis eum multaverunt. Verum cum homines ad eum excaecandum deputati misericordia ducti, ei pepercissent oliquatenus laud ei penitus oculorum lumen extinctus est. Leo subinde ad Carolum Francorum regem confugit ... ".

<sup>52</sup> Artaud, I, p. 204.

<sup>53</sup> laffe, op. cit., IV, p. 378.

<sup>54</sup> Einhardi, Annales, ad an. 801, in MGH, SS, I.

<sup>55</sup> Duchesne, II, p. 7; cf. Mansi, XIII, p. 932: "Karolo piissimo augusto a Deo coronato magno et pacifico imperatore vita et victoria".

Це своє велике вивищення завдячував Карло папі, голові християн, і сам він уважав цей акт коронації Божою волею, як згадується про те в його «Капітуляріях». $^{56}$ 

Карло приніс базиліці великі дари і папа помазав його сина, Карла Молодшого, на короля Франконії та позначив його наслідником імператора.

Папа Лев III цією подією відновив західньо-римську імперію, звану «Імперіюм Романум», що в наслідок мандрівки народів перестала була існувати в 476 році. Тепер династія Каролінґів перейняла на себе ролю давніх римських імператорів: боронити Церкву й опікуватися християнською вірою. Новий цісар (тут будемо уживати цього терміну у відношенні до Карла Великого і його наслідника з огляду на існування східнього імператора) заґарантував Апостольській Столиці свобідну управу над Патримонією св. Петра, до якої входили Равенна і Римське князівство, де папи виконували владу від часу «Даровизнини Піпіна» в 752—756 роках.\*

Очевидно, що це важливе рішення папи Лева III було прийняте в Константинополі ворожо, і там, як і називали згодом Карла імператором, то не римлян, але франків. Сам папа і Карло мали плян поєднати східню й західню династії через подружжя Карла з імператрицею Іриною, 57 та знову створити одну всесвітню християнську державу. Одначе події в Константинополі цьому не сприяли. Ірина, щоправда, здетронізувала свого жорстокого сина Константина VI в 797 р. й ув'язнила його в манастирі, але в наслідок нового бунту сама була здетронізована 31 жовтня 802 року і заслана на острів Лесбос. Її наслідник, бувший логотет скарбу, Никифор I (802—811 р.), не визнав Карла імператором, і коли Венеція і Дальматія збунтувалися проти Карлового сина Піпіна, Никифор послав їм свою фльоту на допомогу. Щойно по смерті Никифора візантійські посли, що взяли участь у зїзді в Аахені (812 р.), визнали Карла «Базилевсом». Тут зазначимо, що на цьому з'їзді греки дуже противилися намаганню Карла додати до Символа віри слова «і Сина».

У 804 р. бачимо папу Лева III у Франконії, до якої він, здається, був запрошений на нараду в справі поділу імперії між трьома синами Карла: Карла Молодшого, Піпіна та Людвика, званого «Побожним». Обидва перші вмерли ще перед смертю батька, що наступила в Ахені 28 січня 814 р., а Людвик залишився єдиним наслідником.

I по Сьомому Соборі в Східній Церкві продовжувалися неспокої через т. зв. мойхейські диспути (на тему чужолоства), а ченці під проводом Теодора Студита стали в опозиції до занадто догідливого ставлення патріярха

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Capitulare de honoranda Sede Apostolica, ed. Balusius, I, pp. 247, 341, 345; "Divino mutu coronatus, a Deo coronatus"; cf. Codex Carolinus, Jaffe, IV, pp. 1-306.

<sup>\* 3</sup> латинського «цезар», церковно-слов'янського «кесарь».

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Theophani, Chronographia, an. 793, Migne, P. G., CVIII, p. 955: "Hoc anno, quo indictio nona numerata est, mensis Decembris die vicesimo quinto, Francorum rex Carolus a Leone papa coronatus est, Siciliamque classe adoriri meditatus, consilium mutavit, cum Irene conjugium et pacem contrahere animmo gerens, cuius gratia in sequente anno, indictione nimirum decima, legatos destinavit..."

Тарасія до імператора, що розвівся зі своєю жінкою Марією та одружився з наложницею Теодотою, при чому публічно порушував усі Божі й церковні заповіді. Патріярх картав його, але для уникнення ще якогось гіршого лиха не відважився кинути на нього анатему, хоч ніколи не дав свого благословення на це друге подружжя, кажучи: «Я радше вмру серед найважчих мук, ніж погоджуся на те». 58

Імператор зачав засилати і мучити ченців, але це ще погіршилося за Тарасієвого наслідника, Никифора, що також скоро зі світського чоловіка став патріярхом у 806 році. Він прийняв до Церкви пресвітера Йосипа, що відважився був повінчати Константина VI з Теодотою, тому монахи виступили проти патріярха.

Тим часом, імператор Никифор поляг у битві з болгарами 811 року, а іхній хан Крум наказав зробити з його черепа кубок та пив ним вино на побідному бенкеті. Керму візантійської держави перебрав куропалят Михайло І Ранґабе (811—813 р.), шурин Никифора, що був почитателем св. образів та мав піддержку монахів, головно св. Теодора Студита. Заходами папи Лева ІІІ він визнав Карла імператором Заходу, а Карло погодився, щоб Венеція давала Візантії щорічну данину. Таким чином, папа довів до згоди між Сходом і Заходом. З другого ж боку, папа мав інший договір із Карлом, на основі якого папська держава мала боронити від арабів береги Італії, а франконська фльота — західню частину Середземного моря, головно острів Корсику, де найскорше можна було сподіватися сарацинського нападу з Еспанії.

По смерті цісаря Карла Великого, 28 січня 814 р., в Римі настало заворушення, а аристократія Кампанії готувалася захопити місто, але цьому перешкодила скора допомога від князя Сполето.

Попри свою широку дипломатично-миротворчу діяльність, папа Лев III пильно опікувався своїми підданими і всюди дбав про добробут і мир, та будував у Римі й Равенні церкви. У Валяфрида Страбона († 849 р.) знаходимо цікаву згадку, що папа Лев III любив часто й побожно відправляти св. Літургію, навіть по кілька разів у день. <sup>59</sup> Правдивість такої записки стверджується ще й тим, що ще довго потім на Заході число денних Літургій було залишене побожності священика. <sup>60</sup>

Похорон папи Лева III відбувся 12 червня 816 р. у Ватикані, а канонізація аж у 1673 році. І досі залишилася мозаїка з VIII ст. в триклініюмі Лятерану, що представляє сцену, як св. Петро в архиєрейських ризах передає папі Левові III духовну, а Карлові Великому світську владу. Це відгомін відновлення західньо-римського цісарства (імперії). Мозаїка, як і більшість пам'яток того часу, виконана у візантійському стилі.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Acta SS, Bebruarii, V, Vita S. Tharasii. Луцик, Життя святих, стор. 103-104; пор. Трух, А., Життя святих, Торонто, 1952, I, стор. 230-234.

<sup>59</sup> Walaffrid Strabo, Libellus de exord. rerum eccles., cap. 22, in Migne, P. L., CXIV.

<sup>50</sup> Mann, II, p. 100, nota 3.

<sup>61</sup> Ibidem, pp. 1 seq; cf. Seppelt, pp. 66-68.

#### 97. Степан V (816—817).

Син Юлія Маріна із славної римської родини, з якої вийшли папи Степан VI, Сергій III та Адріян II, прийняв свячення на диякона з рук Лева III, а по його смерті став його наслідником і був висвячений 22 червня 816 року та повідомив про те Людвика Побожного. Згодом особисто поїхав до Франконії і коронував Людвика в Реймсі на цісаря, разом із його жінкою Ірмінґардою, а цісар підтвердив усі дотеперішні умови його попередників. 62

На прохання Людвика, папа наділив палліюмом єпископа Теодулфа з Орлеану. Папа домігся дозволу вернутися до Риму засланцям-змовникам проти Лева III. По піврічному володінні, папа Степан V умер 24 січня 817 р. і був похований у Ватикані.

#### 98. Св. Пасхаль I (817—824).

Римлянин, син Максима Бона й Теодори, скінчив науку у школі при Лятерані та був іменований Левом III на пост ігумена манастиря св. Степана при Ватикані і там мав опікуватися паломниками, що приходили поклонитися порогам св. Петра. Обраний на папу 25 січня 217 р., був на другий день висвячений та інтронізований, і аж щойно потім повідомив цісаря Людвика. Останній ще того самого року проголосив т. зв. Пакт Людвика,<sup>63</sup> яким підтверджував усі договори свого діда й батька. Відтепер ні франки, ні лонґобарди не сміли мішатися до вибору папів, які після свого обрання повідомляли про те цісаря через своїх леґатів, а він відновляв усі договори.64 Проте Людвик у своєму «Пакті» залишив собі право приймати заяви й прохання від підданих папських провінцій, і в цьому полягало його намаганням обмежити суверенні права папів. Цісар Людвик розділив свою імперію між чотирма своїми синами, а Льотаря іменував своїм ко-регентом (співправителем), та вислав (823 р.) до Риму, де папа коронував його. По його виїзді з Риму протифранконська партія вчинила заворушення, в час якого були вбиті два високі урядовці Лятерану, Теодор і його зять Лев, через свою занадто велику послужливість цісареві, яку римляни вважали зрадою інтересів Римського князівства. Профранконська партія спровадила до Риму Людвикових комісарів, обвинувативши папу у викликанні протифранконських настроїв, але слідство виказало, що обвинувачення було безпідставне.

На Сході було відновлене іконоборство, як стратег Лев Вірменин дійшов до влади, але він наткнувся на великий опір патріярха Никифора і

<sup>62</sup> Autaud, I, p. 207.

 <sup>&</sup>lt;sup>63</sup> "Pactum Ludovicianum".
 <sup>64</sup> Sickel, Das Privileg Otto's I für die römische Kirche, Insbruck, 1882, pp. 50, 174 seq.

св. Теодора Студита. Переслідування за почитання ікон зачалося по програній битві з Болгарами в червні 813 р., по якій був здетронізований Михайло I Ранґабе, а Лев V Вірменин під впливом ігумена Івана Грамматика та єпископа Антонія з Сілое, які переконали його, що програна битва була карою Божою за почитання образів, — змінив церковну політику, дарма, що перед коронацією, дав патріярхові Никифорові письмову обітницю, що цього не зробить.

На другий рік іконоборці зібралися до імператорської палати та відновили декрети «Безголового Собору». Одначе, патріярх Никифор зібрав Синод з 270 Отців до св. Софії та осудив єп, Антонія, як головного надхненника іконоборства. Патріярх Никифор з'явився перед імператором із своїми єпископами, ігуменами та ченцями, між якими був св. Теодор Студит, і ще раз осудив іконоборство. Він був усунений з престола, а жонатий чоловік генерал Меліссенос, шурин Константина V, 1 квітня 815 р. став його наслідником, прийнявши ім'я Теодота I.<sup>65</sup> Патріярх Никифор до своєї смерти на засланні (829 р.) витривав у правдивій вірі, описавши ці події в своїй історії.66 Також св. Теодор Студит (†826 р.), що був три рази на вигнанні, написав, цінні твори проти іконоборства.67

Теодот I (подекуди Теодор I) скликав свій Синод по Пасці 815 р. і там анатемував Отців Сьомого Вселенського Собору та ще раз привернув декрети «Безголового Собору» й зачав нове нищення св. образів. 68 З цього приводу св. Теодор Студит звертався до папи Пасхаля, а також і Теодот І посилав своїх людей до Риму, але папа їх не прийняв, бо вважав Никифора правним патріярхом Константинополя. Св. Теодор посилав до Риму ченцівутікачів, а папа призначив для них манастир св. Пракседи.<sup>69</sup> У 818 році папа писав до імператора Лева V Вірменина, даючи в свому листі переконливі аргументи щодо почитання св. образів, але не мав успіху. На Сході знову йшло переслідування, а східні християни звертали свої серця й надії до Риму, як свідчать листи св. Теодора до папи. 70

Іконоборча реакція довела до того, що імператор Лев V був замордований у церкві св. Софії на Різдво 820 року, а змовники поставили на його

65 Hefele, IV, p. 5; cf. Ostrogorsky, pp. 178 seq.
66 Nicephori, Historia Sintomos, Migne, P. G., C, pp. 876-994; cf. Ignatii Diaconi, Vita Nicephori Patriarchae, ed. de Boor, Leipzig, 1880. Migne, P. G., 100, pp. 41-168.

69 Duchesne, II, p. 51: "In quo et sanctam Graecorum congregationem adgregans, quae die

noctusque graecae modulationis psalmodie laudes".

70 S. Theodori Studitae, Ep. 1:33, in Migne, P. G., XCIX, pp. 113-328. "Sanctissimo et summo Patri Patrum Leoni domino meo papae Apostolico, Theodorus minimus presbyter et praepositus studiensis.

<sup>67</sup> S. Theodori, Opera, Migne, P. G., XCIX; cf. Vita S. Theodori Studitae, Migne, XCIX, pp. 9 seq.

<sup>68</sup> Hefele, IV, p. 6.

<sup>&</sup>quot;Quandoquidem Petro magno Christus Deus post claves regni caelorum pastoralis etiam principatus contulit dignitatem, ad Petrum utique, vel eius successorem, quidquid in Ecclesia catholica per eos innovatur qui aberrant a veritate, necesse est referri... Salva nos, archipastor Ecclesiae, quae sub caelo est, perimus. Imitare magistrum tuum Christum, manumquae Ecclesiae nostrae porrige, sicut ille Petro: nisi quod ille incipienti in mare mergi, tu autem rursus iam mersae in haeresis profundo".

місце Михайла II Аморійського (з Фригії). Хоч новий володар злагіднив дещо переслідування, але відмовився повернути престол патріярхові Никифорові, а по смерті Теодота іменував іконоборця Антонія його наслідником. У 822 році слов'янин, Тома (Хома), за допомогою слов'ян Малої Азії підніс новий бунт, оправдуючи свій крок намаганням відновити почитання св. образів. По двох роках внутрішньої війни бунт був жорстоко придушений, а Михайло II розпочав переслідування католиків. Він навіть робив заходи, щоб прихилити до іконоборства цісаря Людвика, бо в листі до нього називав цей звичай ідолопоклонством та домагався видачі всіх грецьких утікачів, що були під опікою папи.71

Папа Пасхаль прикрашував римські церкви гарними мозаїками та образами, і переносив до них мощі св. мучеників із катакомб. Він умер 11 лютого 824 р. і був похований у церкві св. Пракседи, до якої був переніс мощі св. Кекилії. 72

## 99. Євген II (824-827).

За понтифікату папи Пасхаля до великих впливів дійшла каста людей, що по його смерті обрала його наслідником кардинала-пресвітера церкви св. Сабіни на Авентині, Євгена, всупереч постановам декрету папи Степана IV, проголошеного на Синоді в 769 році, де заборонялося мирянам мішатися до вибору папи. Ця каста була профранконської політичної орієнтації. Одначе, як свідчить «Книга Архиєреїв», папа Євген ІІ був учений, покірний, щедрий, добрий проповідник і великий миролюбець. 78

Цісар Людвик вислав до Риму свого сина Льотаря і там він списав нову умову, звану «Римською Конституцією» (824 р.), яка ще більше закріплювала впливи цісаря в Церковній державі. Щоправда, вона цілком піддержала декрет Степана IV про вибір папів духовними особами, як також забороняла нищити майно померлих папів. До урегулювання виміру присудів папа й цісар мали призначати по одному комісареві, і вони мали судити людей за місцевими законами, напр., римським, ломбардським і т. д. Грабіж і насильства мали бути суворо карані, а все пограбоване Церкві добро мало бути повернено. В час перебування цісаря в Римі всі урядовці Церковної держави мали складати йому звіт про стан управи. Конституція наказувала всім коритися папі. Всі римляни склали папі й цісареві присягу, що не будуть мішатися до вибору папів за церковними канонами, а сама висвята папів має відбуватися в присутності цісарських послів. Як видно, Льотар використав останне заворушення й ще більше обмежив права Апостольської Столиці.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Michaelis II Imper., Ep. ad Ludovicum, in Mansi, XIV, pp. 417-422.

<sup>72</sup> Mann, II, pp. 122 seq.

<sup>73</sup> Duchesne, II, pp. 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, Milano, 1723, I, p. 11; cf. Mann, II, pp. 163-164.

Коли імператор Михайло II умовляв цісаря Людвика завести іконоборство на Заході, останній одержав дозвіл папи Євгена II на відбуття Собору своєї ієрархії, де мали бути представлені всі тексти із творів св. Отців про почитання св. образів.

Такий Собор був скликаний до Парижу на 1 листопада 825 року, але з цього нічого не вийшло, бо збірка текстів, зібрана Людвиковими богословами, виявилася недостатньою, а лист франконської ісрархії, що мав бути відповіддю візантійському імператорові, був оснований на хибному перекладі актів і правил Сьомого Вселенського Собору в Нікеї. <sup>75</sup> Акти Синоду в Парижі були привезені до Риму архиспископом Єремією та єпископом Йоною. <sup>76</sup> Очевидно, з тієї відповіді не можна було скористати.

Папа Євген II провів Синод з 62 єпископів у Римі, на якому було схвалено 38 дисциплінарних правил для піднесення освіти духовенства, напр., необучені в богословію духовні мали бути тимчасово зняті з посад, а при єпископських резиденціях і катедральних храмах мали бути школи, в програму яких мали входити не лиш духовні, але й світські дисципліни.<sup>77</sup>

Євген II вислав св. Анстара на місії до північних народів і той став «Апостолом Скандинавії». В час понтифікату Євгена II маємо також згадку про ширення християнства у слов'янській Моравії, яку ще від часів папи Симмаха вважалося тереном приналежним до Архиспископа в Лавреакумі (Лорх). Єпископ Урольф з Пассаву доносив папі у 825 р. про свої місійні заходи на Моравії, але грамота Євгена II про надання йому палліюма є фалсифікатом. 78 Папа вмер 27 серпня 827 року.

# 100. Валентин (827).

Був римлянином, сином аристократа Петра Леонтія, що прийняв свячення на диякона з рук папи Пасхаля, а в час Євгена ІІ був кардиналомархидияконом. Оповідаючи про його вибір, «Книга Архиєреїв» згадує, що його проваджено з процесією від базиліки Богородиці «Більшої» до Лятерану, де він зайняв папський трон, а в найближчу неділю відбулася його висвята в базиліці св. Петра. <sup>79</sup> По сорока днях свого понтифікату цей папа вмер 16 жовтня 827 року. <sup>80</sup>

# 101. Григор IV (827-844).

Римлянин, син аристократа Івана, та чернець-бенедиктинець із манастиря в Террачіно, був кардиналом-пресвітером при церкві св. Марка і

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Migne, P. L., XCVIII, p. 1293-1300; cf. Hefele, IV, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ibidem, IV, pp. 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Ibidem, IV, pp. 48-49. <sup>78</sup> Hergenröther, Geschichte, II, p. 99; III, p. 513.

Duchesne, II, pp. 71-72.
 Mann, II, pp. 181 seq; cf. Artaud, I, p. 211.

віломий своєю вченістю й побожністю. Він відмовився прийняти вибір на  $\text{папу}_{,}^{81}$  хоч під натиском духовенства й римлян погодився, але був змушений франконськими послами ждати на своє затвердження цісарем Людвиком, так що висвята відбулася аж у березні 828 року.

В часах його понтифікату у Франконії зачалася міжусобиця Людвика і його синів. Як згадано, у 817 р. Людвик поділив свою державу між своїми синами. Одначе по смерті першої жінки він одружився вдруге з Юдитою і через її вплив його симпатії хилилися в сторону сина Карла, званого Лисим, що був із цього другого подружжя. З тих причин у 830 році його сини: Льотар, Піпін і Людвик «Німецький», ув'язнили його, розлучивши з Юдитою, та домоглися від нього підтвердження поділу держави, довершеного у 817 році. Сойм в Німвеґен (жовтень 830 р.), повернув Людвикові всю вдаду, а синам заборонив мішатися до родинних справ батька.<sup>82</sup>

Оскільки Людвик уперто держався свого наміру, Льотар змусив папу Григора IV поїхати з ним особисто до Франконії та прихилити батька до змінив своєї постанови. Загальна думка частини франконської ієрархії, зібраної на Синоді у Вормсі, буда цьому нерада. Інша ж частина, під проводом епископа Ліону Абоґарда, стала за папою, який загрозив епископам у Вормсі відлученням, заявляючи, що папа є понад володарем, бо спасіння душ важливіше за світські справи.<sup>83</sup> Тим часом, сини підступно побили армію Людвика і 833 року його ще раз ув'язнили. Одначе, він знову здобув собі свободу і владу, але серед затяжної внутрішньої війни він вмер у 840 р. По його смерті боротьба продовжувалася між його синами, так що в битві під Фонтене у 841 р. майже вся сила франконської держави була знищена.

Саме цю обставину використали сарацини і захопили Сицилію, а князі південної Італії зачали їх запрошувати до участи у взаємній війні. Ці події змусили папу подбати про власну оборону Церковної держави, головно ж міста Риму. Тоді було укріплено пристань Остію та збудовано твердиню, названу в честь папи «Григоріополісом».

У час Григора IV місійна праця в Скандинавії зробила поступ, а св. Анстар був іменований архиєпископом Гамбургу та Апостольським Вікарієм для Швеції, Данії і Слов'ян, що жили в тих околицях, і був нагороджений палліюмом. З того часу єпископи Гамбурґу мали претенсії до навертання слов'ян.

Папа Григор IV завів у цілій Західній Церкві свято Всіх Святих. Він умер у січні 844 року, і був похований у Ватикані.84

Einhardi, Annales, ad an. 827, Migne, P. L., CXV; cf. Artaud, I, p. 211.
 Hefele, IV, pp. 75-76.
 Seppelt, p. 70.

<sup>84</sup> Duchesne, II, pp. 73-85.

#### 102. Cepriŭ II (844-847).

Римлянин, син Сергія, вихований у школі при Лятерані. З рук папи Степана V одержав нижчі свячення, а папа Пасхаль висвятив його на пресвітера для церкви св. Мартина і Сильвестра. За Григора IV був архипресвітером, а по його смерті був обраний більшістю духовенства при співучасти аристократії. Кандидатом меншости й простолюддя був диякон Іван, якого юрба силою поставила на троні, але він скоро був ув'язнений у манастирі. Папа Сергій був висвячений та інтронізований у січні 844 року, не чекаючи на цісарське підтвердження вибору на папу.

Тому, що за вибору Сергія II не додержано «Конституції» з 824 р., цісар Льотар вислав свого сина Людвика II до Риму для прослідження цілої справи. Папа дозволив йому увійти до базиліки св. Петра аж тоді, коли він дав присягу, що має на меті добро Церкви. Він був коронований на короля Ломбардії, але ні папа, ні римляни не склали йому обітниці вірности, уважаючи місто Рим столицею окремої держави під протекторатом західнього цісаря, якому була зложена така обітниця. На просьбу Льотаря папа іменував архиспископа Мецу, Дроґа, Апостольським Вікарієм Франконії, але коли французькі єпископи не схотіли визнати над собою німця, він відмовився. В Папа піддержав скинення архиєпископа Ебба з Реймсу за його виступ проти Людвика.

У 846 році до гирла Тибру підплили 73 сарацинські кораблі з 11 тисячами вояків і 500 кіньми та напали на Рим, пограбувавши й поруйнувавши базиліки св. Петра й Павла, що були поза мурами міста, але самого міста не здобули. Цей грабіжний напад викликав велике враження на Заході, так що цісар Льотар зачав збирати фонди на відбудову базиліки св. Петра та мурів довкруги неї.

«Книга Архиєреїв» подає, що Сергій II, бувши хворий на подагру, віддав ведення усіх фінансових справ свому братові Бенедиктові, що господарив на шкоду держави<sup>86</sup>, і тому наїзд сарацинів був уважаний Божою карою за хабарництво Бенедикта за наділювання посад.<sup>87</sup> Папа Сергій II умер несподівано, 27 січня 847 року, і був похований у Ватикані.

# 103. Св. Лев IV (847-855).

Римлянин, син Родоальда, лонгобардського походження. Закінчив школу при манастирі св. Мартина, нижчі чини одержав від Григора IV, а Сергій II поставив його в сан пресвітера. По обранні був висвячений та інтронізований без згоди цісаря.<sup>88</sup>

<sup>85</sup> Mc Sorley, p. 230.

<sup>86</sup> Duchesne, II, p. 97: "Erat denique frater quidam nomine, Benedictus, brutus et stolidus valde, qui propter imbecillitatem illius pontificis curam ecclesiasticam et publicam immerito usurpaverat".

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Mc Sorley, loc. cit.; cf. Mann, II, pp. 232 seq. <sup>88</sup> Duchesne, Liber Pontificalis, II, p. 106.

Лев IV зараз же наказав лагодити мури міста з його 15-ма баштами, та обвів муром цілу ватиканську гору, разом із базилікою св. Петра, і ця нова дільниця була названа в його честь «Леополісом». Будова мурів була поблагословлена у 852 році. Доцільність лагодження виявилася у 849 р., коли на Остію знову напали сарацини, але об'єднана фльота Риму, Неаполя, Амальфії та Ґасти їх знищила. При цій нагоді папа наказав відбудувати Порто, в якому поселив утікачів із Сардинії. Він відбудував також базиліку св. Петра, знищену у 846 р., але вона вже не вернулася до своєї первісної краси. З пам'яттю папи Лева IV зв'язують будову церкви св. Богородиці «Нової» на місці старовинної коло підніжжя палати імператорів.

У 850 р. на святі Пасхи папа коронував Людвика II на цісаря, а той підтвердив усі угоди своїх предків.

Гінкмар з Реймсу оповідає, що в згаданому році в Римі був Синод і на ньому був осуджений Анастасій, син Арсенія, єпископа Горти, що був частим легатом папів. Лев IV поставив його в сан пресвітера для церкви св. Маркелла у 848 р., але Анастасій, що належав до профранконської партії, з якихось невідомих ближче причин утік до Аквілеї і пробув там два роки, і тому був суджений. В Цей засуд був підтверджений на Синоді в Равенні (29 травня 853 р.) і в Римі (19 червня і 8 грудня) того самого року. На останньому Синоді було 67 єпископів і схвалено деякі дисциплінарні правила. Також у Равенні був якийсь клопіт, бо папа їздив туди особисто, а архиєпископ Іван прийняв усі розпорядження папи на місці. Папа вчинив подібно з архиєпископом Реймсу, Гінкмаром, за надуживання його влади щодо своїх суфраганів. Натомість, князь Бретанського півострова, Номеной, створив свою митрополію в Долі та іменував єпископів і таким чином зачав схизму, що існувала аж до ХІІІ ст., коли цю митрополію перебрав під свою юрисдикцію архиєпископ з Турсу. В

На Сході володів син Михайла II, Теофіль (829—842), що під впливом свого учителя, Івана Грамматика, який став патріярхом у 837 році, продовжував іконоборчу єресь; напр., за нього були покарані брати Теодор і Теофан із Палестини, так що їм були витавровані написи (граптой) на чолі розпеченим залізом проти почитання св. образів. Останній з них був згодом митрополитом Нікеї. Однак Теофіль, під впливом своєї жінки, Теодори, злегшив переслідування, а по його смерті 20 січня 842 р. вона стала регенткою держави від імени свого малолітнього сина Михайла III. Вона скасувала іконоборчі закони, привернула почитання образів та звільнила з тюрем і з заслання багато ісповідників. Коли ж її розпорядженням противився іконоборчий патріярх Іван Грамматик, вона його усунула, а на його місце іменувала Методія (842—846), ченця, переслідуваного за почитання образів.93

<sup>89</sup> Hincmari, Annales, ad an. 865 et 868; in Migne, P, L, 125, pp. 1221, 1238-1242.

<sup>90</sup> Hefele, IV, pp. 178, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Mansi, XIV, p. 997. <sup>92</sup> Reginonis, Chronicon, ad an. 837.

<sup>93</sup> Hefele, IV, p. 109; cf. Grumel, V., Recherches recentes sur l'iconoclasme, in EO, 29, 1930.

Синод ієрархії підтвердив усі розпорядження Теодори та осудив іконоборців, а 19 лютого 843 р., в першу неділю Посту, в час урочистих процесій, св. образи були виставлені до публічного почитання в усіх церквах у цілій державі. На пам'ятку тієї події ця неділя була названа «Неділею Православ'я». По цьому іконоборча єресь поволі затихла.

Проте, на Сході нелегко було завести дисципліну. Напр., патріярх Методій тимчасово усунув з посади архиєпископа Азбесту із Сиракуз на Сицилії, яку були зайняли сарацини, за те що він поза своєю єпархією висвятив єпископа. Азбеста звернувся зі скаргою до папи, але з Риму відповіді не було, а тому по смерті Методія, його наслідник Ігнатій, у 846 р., не допустив Азбесту до участи в своїй висвяті. При тій нагоді Синод єпископів, без участи св. Ігнатія, відлучив його від Церкви. Згодом патріярх Ігнатій просив папу Лева IV підтвердити цей засуд, але папа не відповів, уважаючи, що єпископи не можуть судити другого єпископа без папи, бо це було б порушенням старовинного звичаю Церкви, проголошеного на Соборі в Сардиці, якого правила вважалося на Заході нарівні з правилами Нікейського Собору, і тому суд над Азбестою не був папою затверджений. 94

Папа Лев IV умер 17 липня 855 року і був похований у Ватикані. Він ще за життя робив чуда, як про те згадує його біограф і патріярх Фотій. $^{95}$ 

#### 104. Венедикт III (855—858).

Римлянин, син Петра, вчений і аскет. Нижчі чини одержав від Григора IV, а пресвітерство від Лева IV і був кардиналом-пресвітером при церкві св. Калікста. Зараз по смерті Лева IV був обраний його наслідником, але профранконська партія вже по його виборі висунула свого кандидата, згаданого кардинала-пресвітера Анастасія, що перебував при дворі Людвика II. Папські леґати, єпископ Микола з Аняні і Меркурій, що їхали до цісаря з повідомленням про вибір Венедикта, далися перемовити на сторону Анастасія, тому папа-елект Венедикт був ув'язнений. Одначе за ним стало духовенство й вірні Риму й він був висвячений 29 вересня (за деким, 2 жовтня) 855 р. І хоч Синод відлучив був Анастасія, новий папа прийняв його до єдности з Церквою, але як світського чоловіка.

Уже в той час франконська держава виказувала ознаки свого занепаду, що грозив скорою катастрофою. Венедикт III добачав у цьому велику провину її ієрархії, що проявляла замалу енергію і мовчали там, де треба буто голосно протестувати. 6 Сам папа виступив своїми листами проти впливового піддиякона, Губерта, сина графа Бозо й шурина Льотаря II, що ро-

<sup>56</sup> Boretii, Capitularia Regum Francorum, II, p. 424.

<sup>94</sup> Fortescue, The Orthodox Eastern Church, London, 1907, p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Duchesne, II, p. 110. "Leo... qui fama tante sanctitatis claruit, ut in conspectu universi istius in X-to fundatae Ecclesiae populi miracula operaret"; cf. Photii, Patriarchae, Spiritus Sancti Mystagogia, Migne, P. G., CII, p. 376.

бив багато шкоди.<sup>97</sup> Папа загрозив йому прокляттям, як не піде на праву дорогу. Врешті, Губерт утратив ласку в цісаря і був убитий одним із своїх бувших приятелів. Папа також картав Інґельтруду, жінку іншого Боза, що, покинувши свого чоловіка, жила неморально на дворі цісаря. Папа домагався від цісаря і єпископів, щоб її відіслано до чоловіка, але Льотар не послухав, бо сам вів неморальне життя. Наслідник Венедикта ІІІ викляв її на Синоді в Медіоляні в 860 році. 98

Папа Венедикт III продовжував лагодження римських церков, понищенних сараценами. Він умер 17 квітня 858 р. і був похований у Ватикані. 98

На закінчення цього розділу згадаємо про пізнішу легенду, яку й досі повторюють вороги папів, мовляв, між Левом IV і Венедиктом III на Петровому Престолі сиділа «папісса Іванна» впродовж двох років.

Ця леґенда появилася вперше у записці домініканина, Івана де Мейлі, коло 1250 року. 100 Від нього, мабуть, запозичив собі її інший домініканин, Етьен де Бурбон († 1261 р.) але без подання джерел переніс її на пізніший час, не назвавши «папісси» на ім'я. За його словами, ця жінка ходила в чоловічій одежі, була нотарем, кардиналом і папою, але її розпізнали римляни і вкаменували. Мартин із Тропау († 1278 р.) подав ще іншу версію тієї легенди. За нею, по Леві IV (помер 855) на папському престолі сидів англієць Іван із Майнцу два роки, 7 місяців і дні. 101 І він мав би бути тією «папіссою». За ним повторив цю легенду Іван Гус.

Це, очевидно, роблено в добу некритичної історичної науки, але вже в XVI ст., дослідники Панвініо, Авентин, Бароній і інші, зробили зіставлення історичних подій і фактів, що виказали нестійкість легенди. Навіть протестантські дослідники, як напр., Ляйбніц, Блондел та інші, обстоюють її фалшивість.<sup>102</sup>

Як розважити, що всі тогочасні пам'ятки кажуть, що зараз по смерті папи Лева IV стався вибір його наслідника, Венедикта III, згадуючи прозамішання з приводу інтриґ профранконського антипапи Анастасія, то з причини цього кілька місяців папський престіл був незайнятий. Це, поза всяким сумнівом доводять монети з образом папи Венедикта III і цісаря Льотаря II.

98 Mc Sorley, p. 231.
99 Garampi, De nummo argento Benedicti III, Romae, 1794.

<sup>97</sup> Benedicti III PP, Epp., MGH, V, p. 612.

<sup>100</sup> Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichte, XII, p. 17, 469. 101 Johannes Anglicus, natione Moguntinus, in Martini Poloni, MGH, SS, XXII, pp.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Artaud, I, p. 220; cf. Flores sparsae in tumulum papissae, in Bibl. Hist. Göttingen, 1758; Пастор Давид Блондел, надрукував твір п. з. «Висвітлення справи, чи жінка засідала на престолі в Римі між Левом IV і Венедиктом III», — відкидає категорично згадану легенду, як фальшиву.

Збереглася також автентична грамота-хартія Венедикта III для манастиря в Корвеї, що була видана 7 жовтня 855 року, 103 отже за три місяці по смерті папи Лева IV. Є також автентичний лист архиепископа Гінкмара з Реймсу до папи Миколи I, з яким він мав спір, і в цьому листі Гінкмар згадує, що його післанець до папи Лева IV вже в дорозі довідався про його смерть, а тому доручив листа його наслідникові Венедиктові III, і той вирішив справу. 104

Вже з вищенаведених історичних пам'яток видно, що нема місця на «папіссу» між Левом IV і Венедиктом III, як це докладно прослідив і довів учений Деллінґер. $^{105}$  Врешті, згадаємо, що повна мовчанка про існування будь-якої «папісси» в час завзятого спору між папою Миколою I і патріярхом Фотієм, де говорилося й писалося про всякі спірні справи, добрі й неприємні, у Римі й у Візантії виключає її існування. Що більше, патріярх Фотій добре говорить про обох згаданих папів в своєму догматичному творі про Святого Луха. 106

<sup>103</sup> Jaffe, nr. 2663. 104 Hincmarus ad Nicolaum papam, Migne, P. L. CXXVI, p. 85; ... "Sicque cum ista epistula (papae Leonis) et cum legatione imperatoris, per praefatum venerabilem episcopum (Petrum Aretinum) missos meos cum litteris Romam dixerit, quibus in via nuntius venit de obitu papae Leonis. Pervenientes autem Romam cum praefatis litteris, et intervenientibus praedictis episcopis, dominus nomine et gratia Benedictus (papa) mihi quod nostris privilegium inde direxit"

Döllinger J., Papstfabeln, München, 1863, — 7 seq; cf. Hergenröther-Kirsch, Geschichte,

<sup>106</sup> Photii, De Spiritus Sancti Mystagogia, Migne, P. G., CII, nr. 87 (p. 375): "Nuperrime, nondum enim secunda generatio praeteriit, Leo ille celeberrimus, qui et miraculorum gloria claruit... Nr. 12 (p. 395): "Leo autem et Benedictus, magni Romae pontifices, postea Graeca lingua inter sacra Missorum Solemnia fidei symbolorum Romae et in caeteris Ecclesiis Romanae subjectis recitandum esse sanxerunt, ne linguae angustiae praetextum praeberent blasphemandi".

#### ШОСТИЙ РОЗДІЛ

#### РИМСЬКІ АРХИЄРЕЇ І ХРИСТИЯНІЗАЦІЯ СЛОВ'ЯН

По захопленні Сіцілії сарацинами, а південної Англії норманами, що захопили також і інші провінції Франконії та вчинили короткотривалі грабіжні напади на інші країни, зачався повільний процес занепаду моральности на Заході, той самий, що йшов уже повним ходом по країнах під арабською займанщиною.

Щоправда, витворена в добі Каролінґів суспільно-політична форма: священство й королівство, задержалася ще довгі роки, але ця співпраця, коч і мала для Церкви деякі тимчасові користі, погано відбилася на її духовій відпорності. В деяких краях Заходу церковна ієрархія, зв'язавшись із світською владою, не могла знайти собі досить моральної сили для відбудови духової рівноваги, без якої не могла двигнути ні себе самої, ані довірених своїй опіці людей.

Як уже згадано, церковна ієрархія Франконії потурала світській владі, і мовчала там, де треба було голосно говорити, і з яким наслідком? Утрата морального почуття довела до внутрішніх війн, а вслід за тим і до занепаду тієї молодої і сильної держави, і вона розкололася на кілька дрібних державок. Світла історія тієї держави закінчилася (800—887 р.) на Карлові Товстому.

У Східній Церкві припинилася іконоборча єресь і, здавалося, що скоро прийде до відродження. На жаль, традиційний цезаропапізм не занехав старої практики вважати Церкву знаряддям держави. Вмішування світської влади до церковних справ спричинило повільний процес відчуження Сходу від Заходу, а це вже довело до розділу Христової Церкви.

Одначе в хвилині отих перших познак закінчування цього періоду християнства, коли вже на обрії збиралися чорні хмари занепаду, Боже Провидіння покликало на світову арену нові народи слов'янської раси, що доти сиділи в тіні дикого, азійського, кочового народу аварів, осілого на над-Дунайських пуштах, що від часу упадку гунів не допускав християнської культури між слов'янські народи.

Щасливішими були південні слов'яни, яких переселення з Карпат на Балкани було закінчене в першій половині VII ст., а їх повільна християні-

зація, зачата ще в часах імператора Юстиніяна, довершилася аж в ІХ ст. завдяки місії св. Кирила й Методія, які впровадили всіх слов'ян у сім'ю культурних народів, удосконаливши їхню грамоту і переклавши церковні книги на їхню рідну мову. Разом із християнством слов'яни одержали цілий комплекс християнської геллено-римської цивілізації, що стала основою і їхньої власної культури.

#### 105. Св. Микола I Великий (858-867).

Римлянин, син Теодора з аристократичної родини, вже змалку посвятився духовній діяльності. Сам він визначався великими особистими здібностями, глибоким знанням та нахилом до побожности, як також був дуже добрим проповідником. Сергій І поставив його в чин піддиякона, а Лев IV висвятив на диякона. В час Венедикта ІІІ займав він різні відповідальні посади в Римі.

По смерті Венедикта III, цісар Людвик II, бувши в Італії, особисто прибув до Риму на вибір нового папи, що був доконаний 24 квітня, тобто за тиждень по похороні Венедикта III. В день свого обрання Микола I був висвячений та інтронізований у приявності Людвика II.<sup>1</sup>

Зачиналися важкі часи для Церкви, а занепад спричинював уже по деяких провінціях повну анархію. Почуття християнської моральности змаліло, а на епископських престолах засідали зісвітчені люди, часто-густо, незаконно жонаті, що передавали церковне майно своїм дітям у спадщину. Між ними було багато людей недостойних зайняти такий важливий пост Апостолів, тому при всяких нагодах вони ламали церковну дисципліну.<sup>2</sup>

Папа Микола I, як свідчать його численні листи, відчував дуже сильно відповідальність найвищого, основаного Христом уряду в Церкві. Він уважав себе заступником Бога на землі, а свій авторитет опирав на Божому авторитетові, якому мають повинуватися всі християни. Він часто підкреслював, що папи не одержали своєї влади від Соборів, а навпаки, папи давали свою згоду на скликання Соборів і головували на них особисто або через своїх заступників. І, врешті, вони затверджували або відкидали їх ухвали. Влада папи найвища на землі і ніхто не може бути звільнений від обов'язку їй коритися. Світські володарі не мають жадного права цю владу папів обмежувати, ані мішатися в церковні справи через настановлення чи усування єпископів, бо це — виключне право папи.

Згідно з своїми переконаннями папа Микола І діяв і на практиці; напр. як архиєпископ Іван із Равенни не був справедливий до населення свого

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Duchesne, op. cit., II, pp. 151 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mc Sorley, p. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nicolai I PP, Ep. XVIII, Mansi, XV, pp. 216 seq; 259 seq; 265 seq; cf. Jaffe, R. P. R., I, pp. 342; пор. Нагасвський, I, Рим і Візантія, Торонто, 1956, стор. 101, 115-119.

екзархату, вимагаючи від нього забагато грошей, і врешті, зневажив папських легатів, то папа закликав його на свій суд. Той, маючи підтримку Людвика II, з'явився в Римі з цісарськими людьми, але коли папа зібрав проти нього суд, він утік з міста, за що був папою відлучений.

Подібною була справа архиєпископа Гінкмаря з Реймсу, що мав великий вплив на Церкву й державу Франконії. Папа Сергій II затвердив його на митрополії в Реймсі на місце усуненого архиєпископа Ебба. І, коч цісар Льотар був проти нього, папа Лев IV наділив Гінкмаря палліюмом. У 853 р. Синод у Суасоні, на домагання Гінкмаря, уневажнив свячення його попередника Ебба, але на домагання цісаря, їх усіх прийнято до Церкви. Тому Гінкмар звертався до Лева IV, Венедикта III і Миколи I з домаганням затвердити ухвали згаданого Синоду. Тепер папа Микола I, на прохання цісаря Карла Лисого, доручив Гінкмареві та іншим єпископам Франконії ще раз цю справу розглянути на новому Синоді, і вона була вирішена в користь згаданих духовних.

Іншим разом митрополит Гінкмар увійшов в конфлікт зі своїм суфраганом Ротарієм з Суасону, який тимчасово зняв з посади одного зі своїх пресвітерів, а Гінкмар того оправдав, а його наслідника казав осудити й ув'язнити. Крім того, на Синоді в Руені (862 р.) єп. Ротарій був тимчасово усунений з свого посту. Він заапелював до папи, який покартав митрополита, пригадавши йому, що суд над єпископом належить папі, і вернув Ротарія на його пост та привів до послуху Гінкмаря.

Згадана Інґельтруда, жінка ломбардського графа Бозо, вела на цісарському дворі неморальне життя і не послухала заклику Венедикта III вернутися до свого чоловіка. Папа Микола І, найперше, зганив єпископів Франконії за толерування цього та скликав Синод у Медіоляні (860 р.), де графиня була відлучена від церкви, аж доки не вернеться до свого чоловіка.<sup>4</sup>

Ще голосніша була справа Льотаря з Льотарингії, другого сина цісаря Льотаря І, що у 855 р. відпустив свою жінку Тевтберґу, та увійшов у незаконне подружжя з Вальдрадою. Синод в Ахені (862 р.) не осудив цього зв'язку, тому Тевтберґа заапелювала до папи Миколи І і папа вислав своїх делегатів до Мецу (червень 863 р.) для прослідження справи, але король перемовив їх на свою сторону й вони погодилися на осудження Тевтберґи. Папа покарав леґатів та тимчасово зняв з посад архиепископів Ґінтера з Колонії й Тітґавда з Трієру на Синоді в Лятерані (жовтень 863 р.). У відплату Льотар, запевнивши собі невтралітет цісаря, пішов походом на Рим, щоб покарати папу. Папа замкнувся в базиліці св. Петра і, хоч був там морений голодом, не відкликав відлучення..

Непоступливе становище папи в обороні моральности виявилося також при нагоді подружжя доньки цісаря Карла Лисого, Юдити, що проти волі свого батька подружилася з графом Болдвином із Флямандії. На домаган-

<sup>4</sup> Hefele, IV, pp. 227-228.

ня її батька єпископи Франконії її відлучили від церкви, за згодою архиепископа Гінкмаря. Папа їх усіх зганив та доручив Гінкмареві довести до згоди між батьком і донькою, і так сталося.

\*

Окрему сторінку понтифікату Миколи І заповнив спір за патріярший престіл у Константинополі. Як згадано, по смерті патріярха Методія у 846 р., його наслідником був іменований чернець Ігнатій, син здетронізованого імператора Михайла І. По десятьох роках його патріяршества (847—858), імператор Михайло ІІІ (842—867), що перебрав володіння державою від своєї матері Теодори, ув'язнивши її в манастирі, усунув патріярха Ігнатія, а на його місце поставив свого високого урядовця, Фотія, безсумнівно, одного з найбільш учених людей своєї доби. 5

По вступлені на патріярший престіл Фотій звернувся до папи Миколи І листом у 860 р., повідомляючи про уступлення Ігнатія та залучуючи своє католицьке ісповідання віри, просив визнання його патріярхом Константинополя. Не всі попередники Фотія це робили. Він зробив це, мабуть, тому, що по уступленні Ігнатія він мав проти себе ченців, а тому вважав, що визнання його папою допоможе перебороти оту трудність.

Микола I, навчений досвідом своїх попередників, зовсім слушно добачав в уступленні патріярха Ігнатія руку імператора, тому не зразу визнав Фотія, але вислав своїх легатів до Константинополя з листами до імператора<sup>7</sup> і Фотія<sup>8</sup>. Своїм легатам, єпископові Родоальдові з Порто і єпископові Захарії з Аняні, папа доручив добре прослідити справу й про все донести до Риму, а рішення застеріг собі. В Константинополі легатів держано довгий час в ізоляції, без жадної нагоди зносин із усуненим Ігнатієм, що був замкнений у манастирі. По кількох місяцях прикрого вичікування і в наслідок натиску та погроз імператора, вони, врешті, погодилися осудити на Синоді Ігнатія та визнати Фотія. Щоправда, на Синод був спроваджений Ігнатій, але йому не дозволено дати свідків у своїй обороні, і тому він був осуджений і засланий.

Папа, одержавши акти Синоду з 861 р., а дещо згодом апеляцію самого Ігнатія, потайки переслану ним до Риму вірним йому ігуменом Теогностом<sup>9</sup>, все це докладно прослідив і на Синоді в Римі (863 р.) уневажнив осудження Ігнатія та повідомив про те цілу Церкву окремою Енциклікою. Він написав також листа до імператора, 11 але одержав від нього незадовільну від-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Нагаєвський, стор. 71-78.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же, стор. 80-83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mansi, XV, pp. 162, 174.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibidem, p. 168.

<sup>9</sup> Ibidem, XVI, p. 47

<sup>10</sup> Ibidem, XV, pp. 168-170.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ibidem, pp. 265 seq. 170, 178 seq.

повідь. Тоді папа написав цілий ряд листів в тому самому дусі до осіб імператорського двора, 12 чим до глибини були обурені Фотій та імператор.

До загострення спору причинилися ще й Болгарія, яку змусила грецька армія перервати зв'язки з Церквою у Франконії та прийняти місіонерів з Греції, а князь Борис (852—889) був охрещений у 864 р. в Константинополі, при чому сам імператор був за хресного батька. Отож Борис-Михайло, лякаючись грецьких політичних впливів через представників ієрархії, звернувся до папи з проханням прислати римських місіонерів до Болгарії. По їх прибутті Борис відправив усіх греків із Болгарії і з цього приводу гордість греків була ще більше подразнена. Саме цю обставину постановив використати Фотій у своєму спорі за патріярший престіл. Він, найперше, написав Енцикліку до всіх східніх християн та єпископів у протиримському дусі, а навесні 867 р. скликав до Константинополя Синод з 60 єпископів, де головував він сам із імператором Михайлом ІІІ, і там заатакував деякі догматичні справи (напр., додаток «і Сина» до символу віри) та взявся судити папу.

Досі ще ніхто з духовних такого не вчиняв, хіба другий папа своїм рішенням якісь декрети чи розпорядження свого попередника відкликав чи уневажнював. Папа Микола I не дожив до тієї хвилини, щоб почути на себе вирок східніх єпископів, бо вмер восени 867 року. Того самого року (23-24 вересня) згинув від змови Михайло III, а його місце зайняв Василь I Македонець (867—886), що усунув Фотія та привернув Ігнатія, який патріяршив ще десять років.

\*

На понтифікат Миколи I припадає загальна християнізація слов'янських народів, а в тому т. зв. Перше Хрищення Русі-України, що мало місце в 860-их роках і яке зв'язується з місією св. Кирила і Методія, що походили з Тессалоніки. Іхня мати була слов'янка, а батько, мабуть, був грек. Обоє вони знали добре слов'янську мову. І як хозарський хан к. 843 р. вислав до Константинополя своїх послів з проханням прислати до Хозарії християнських місіонерів, — обидва вони були призначені до сповнення цієї місії. У склад Хозарської держави входили також українські землі, принаймні, Південна й Лівобережна Україна, з Києвом включно.

Очевидячки, тут ішлося не про місію у властивій Хозарії над Волгою, бо в її столиці Ітилі вже існувало єпископство, а крім того, вся хозарська урядова верства визнавала Мойсеєву віру, і як довідуємося з Житія св. Кирила, ніхто з них на Христову віру не навернувся. Врешті, загал Хозарів не говорив по-слов'янськи, але по-турецьки й по-єврейськи. Ішлося тут про Київську Русь, яка нападала на греків і на їхніх союзників хозарів. Греки вже за імператора Теофіля побудували проти Русі твердиню (фор-

<sup>12</sup> Ibidem, pp. 259 seq.

тецю) Саркел над Доном. Що тут ішлося про Київську Русь, видно з Енцикліки патріярха Фотія, де говориться про могутню й жорстоку Русь, що підбила сусідні племена, а це могла бути тільки Київська Русь.\*

Обидва св. Брати найперше вирушили в Крим до Херсонесу, де, як виказують археологічні знахідки, було багато слов'ян і там вони вивчали мову і звичаї «сусіднього народу», до якого мали йти на місію. Там також знайшли вони Євангеліє і Псалтир, писані «руськими письмени та прийняли багато речей», порівнюючи письмо з мовою згаданого народу та удосконалюючи його для перекладу богослужбових книг на слов'янську мову. 13 Це могла бути перша студійна подорож, потрібна для підготовки до місійної праці. Здається, що тоді також вони віднайшли й мощі папи св. Климента в околицях Херсонесу. Щойно згодом, запевнивши собі прихильність хозарського хана, вони рушили на місію.

У Києві княжив тоді Аскольд, що влітку 860 р. зорганізував напад на Константинопіль, поруйнував усі узбережжя та вдерся до столиці, а греки вважали це знаком кари Божої та влаштували в усіх церквах мольбства. Хронограф, Іван Диякон, говорить про звитягу Руси, а інші хронографи про її поразку завдяки допомозі Пресвятої Богородиці. Ні сам Фотій, ані хронограф Теофан не згадують про поразку Руси. Скоро по цьому нападі руський князь прислав своїх послів до Константинополя з проханням про надіслання місіонерів, і тут був всиланий Архиерей, що охристив князя, його дружину й нарід. Про це перше хрищення українського народу згадує Ніконівський Літопис, кажучи, що Архиерея прийняв князь Аскольд. 14

Патріярх Фотій у згаданій Енцикліці говорить про хрищення Русі, як про доконаний факт, а він перебував у середині всіх тих подій. Він каже, що Русь прийняла Пастиря, разом із християнськими звичаями й обичаями, та вже зробила великий поступ у християнізації свого краю. Загально приймається, що ця Енцикліка була писана 867 року, а тому Русь була охрищена значно раніше, бо Фотій говорить те в минулому часі.

Це перше ірищення Руси-України підтверджує інший достойний автор, імператор Константин VII, який в Житії свого діда Василя I, оповідає, що на

<sup>\*</sup> Ламанскій В. И., Акад., Славянское Житіе св. Кирила, какъ религизноэпическое произведеніе и какъ историческій источникъ, Спб, 1915; той же, в
ЖМНП, 6 (1903), стор. 380-81; 1904, І, стор. 156, 172; 1904, ІІІ, стор. 220; пор. Полонская Н., Къ вопросу о христіанствъ на Руси до Владиміра, в ЖМНП, 1917 (9),
стор. 33-80. Пор. Нагаевський І., о. д-р, Стародавня Україна в світлі історичних пам'ятників, Йорктон, 1961, стор. 182-212.

<sup>13</sup> Legenda Pannonica, in Martinov, Annus Eccl. Graeco-Slavus, I, Antverpiae, 1865, p. 168; cf. Safarik, J. P., Slov. Starozitnosti, II, (3), pp. 109 seq; cf. J. Diaconis, Chronographia, MGH, SS, VII, p. 18; nop. Нагаевський, Кирило... стор. 49, 152.

<sup>14</sup> Пов. Вр. Літ. Нік. Список, ПСРЛ, ІХ, до 875 року; пор. Нагаєвський, Кирило..., стор. 22, 53, 153; cf. Ostrogorsky, p. 202.

<sup>15</sup> Photii Patr., Ep. ad Orientales thronos, Migne, P. G., 102, p. 735: "... Illud quod vocatur Rhos apud eos ita obtinuerit, ut Romani imperii subditos sibi quaquaverum proximos in servitutem redigerent atque animis ultra modum elatis manus injecerent violentas: illi ipsi in praesenti sinceram et impermixtam religionem Christi pure profitentes... Benedictus sit in saecula Deus, ut Pastorem et Episcopum sibi propositum admittent et Christianos ritus religionis sedulo suscipiant et amplexerunt libentissime".

Русь був посланий Архиєпископ, висвячений патріярхом Ігнатієм.  $^{16}$  Також і Повість Временних Літ Нестора потверджує це запискою від 6.390 (882 р.) року.  $^{17}$ 

По зіставленні всіх отих подій, треба прийняти, що св. Брати зачинали свою проповідь Слова Божого між слов'янами від Руси-України, а на Моравію були вислані аж по 862 р. на прохання князів Ростислава й Коцеля.

Проповідуючи Слово Боже й правлячи служби Божі по-слов'янськи, вони мали великі успіхи. На Моравії, як згадано, вже передтим працювали німецькі місіонери, тому вони донесли про «інновації» (новозаведення) св. Братів до папи Миколи І. У всякому разі, папа був добре поінформований про працю слов'янських місіонерів на Моравії, яка вже віддавна входила в склад т. зв. Іллірії, як і Болгарія, за яку в тому часі йшов спір між Римом і Константинополем. У той момент Рим був у кращому положенні, бо новоохрищений князь Михайло-Борис, бажаючи звільнити свою державу від грецьких політичних впливів через ієрархічну залежність від патріярха, запросив римських, а вислав геть із Болгарії грецьких місіонерів. Яке велике було обурення греків з того приводу, найкраще видно в згаданому листі патріярха Фотія.

I саме в хвилину, коли імператор і патріярх скликали суд над папою, св. Брати, підкоряючись закликові папи, вибралися до Риму, куди прибули восени 867 року, і привезли зі собою мощі св. Климента, які віднайшли біля Херсонесу на Криму, але не застали вже папи Миколи I між живими. Церквою рядив його наслідник, папа Адріян II, і він прослідив цілу справу.

Микола I у самому Римі лагодив церкви і дуже пильно дбав про поглиблення релігійного життя, даючи всім найкращий приклад своєї власної аскетичности й побожности, так що вже за його життя люди загально вважали його святим. Він умер 13 листопада 867 року і був похований біля входу до базиліки св. Петра. 19

# 106. Адріян II (867-872).

Римлянин, син Таляря (згодом єпископа) із старовинної родини, з якої вийшли папи: Степан V і Сергій II. Адріян перед своїм вибором був жонатий і мав доньку. Вже у 842 р. був кардиналом-пресвітером і на цьому пості був обраний однодушно, проти своєї волі, наслідником Миколи І. Його висвятили єп. Донат з Остії, Петро з Кави біля Салерна та Лев із Сільви Кандіди. Згадуємо про те, бо в Римі витворився був звичай, що папів висвя-

19 Artaud, I, p. 225. Duchesne, II, p. 164.

<sup>16</sup> Theophanes Continuatus, lib. V, nr. 97, Migne, P. G., 109, pp. 359: "Praeterea genti Russorum... ac Archiepiscopum ab Ignatio patriarcha ordinatum ut suscipere efficit. Is addictae gentis provinciam cum venisset ex tali eventu illustrique facinore illius sibi animos faciles reddidit".

<sup>17</sup> Нестор, Пов. Врем. Літ, до 882 (6.390).
18 Reginonis, Chronicon, ad an. 868, MGH, SS, I, p. 579; cf. Duchesne, II, pp. 151 seq; cf. Hefele, II, pp. 112, 236 seq; cf. Jaffe, I, p. 342.

чували також і епископи Порту, але еп. Формоз був чільним місіонером у Болгарії, куди вислав його папа Микола I.

Одним із перших заходів Адріяна II було прийняття до єдности з Церквою та повернення до попередньої гідности архиспископа Тітґавда з Тріеру, як також Захарію з Аняні, що був тимчасово усунений Миколою I за надужиття своїх повновластей при засуді патріярха Ігнатія в Константинополі. Адріян II звільнив також антипапу франконської партії, кардинала Анастасія, від відлучення. Всі ці заходи Адріяна ІІ викликали на Заході загальне побоювання, що він змінить радикально церковну політику свого попередника. Це підозріння скріпила зустріч папи з королем Льотарем ІІ на Монте Кассіно, під час якої папа переконував його відпустити незаконну Вальдраду, а прийняти жінку Тевтбергу.

Також у Візантії, де імператор Василь І усунув Фотія та відновив на престолі патріярха Ігнатія (23 листопада 867 р.), побоювалися, що папа Адріян II визнає не Ігнатія, а Фотія. Дуже правдоподібно, що в наслідок таких поголосок, архиспископ Формоз лякався віддання Болгарії грекам, тому прибув до Риму й очолив опозицію проти папи Адріяна II. Князь Лямберт із Сполета вчинив збройний наїзд на Рим і його поруйнував. Завдяки діям опозиції у першій рік понтифікату папі заподіяно велику особисту кривду, що скінчилася трагедією його родини: по його обранні, його жінка Степанія з донькою жили в одному замку, і на нього напав Елевтерій, брат згаданого Анастасія (10 березня 868 р.) викрав матір із донькою та в приступі шалу вбив їх обидві, тим розбивши серце 78-літнього папи Андріяна II.<sup>20</sup> У всякому разі, Анастасій у цьому участи не брав і на суді очистив себе від усіх підозрінь та попередніх закидів, так що на другий рік був леґатом папи до Константинополя, бо був він учений чоловік і знав грецьку мову.<sup>21</sup>

Безсумнівно, одною з важливих подій понтифікату Адріяна II було прибуття св. Кирила і Методія до Риму, разом з їхніми слов'яськими учнями. На вістку про наближення св. Братів до Риму з мощами папи св. Климента Адріян II вийшов їм назустріч із духовенством міста аж поза мури, як про те, оповідає очевидець, кардинал-єпископ Ґавдерик із Веллетрі.<sup>22</sup>

Папі були добре відомі причини закликання св. Братів до Риму, тому він зараз же скликав Синод, що основно розглянув їхню місіонерську працю між слов'янами, а головно, впровадження ними слов'янської мови до богослужб Церкви. Очевидно, що ця річ у ІХ ст. мусіла вважатися занадто революційною і небувалою інновацією (новиною) в Церкві. Житія обох Святих підкреслюють, що св. Кирило особисто й дуже ревно боронив свого почину на згаданому Синоді, арґументуючи св. Письмом, головно посланнями св. Апостола Павла. Синод виніс прихильне рішення: навчання обох св. Братів було визнане католицько-православним, а навернення ними в ко-

<sup>Hincmari, Annales, ad an. 868; Migne, P. L. 125, p. 1238.
Anasthasii, Praefatio ad Conc. VIII, Migne, P. L., 129, p. 17.
Acta SS, II, Vita S. Clementis cum translatione, p. 13 seq; cf. Ginzel, op. cit., pp. 6 seq.</sup> 

роткому часі мільйонів слов'ян через уживання їхньої рідної мови в проповіді й богослужбах, їх «інновацію», схвалено і затверджено. Папа Адріян ІІ наказав покласти слов'янські книги на головному престолі, під яким спочивали мощі св. Петра, і як його правний наслідник, сам їх поблагословив і освятив. Таким чином Адріян II своєю апостольською владою затвердив слов'янську мову й обряд у Церкві, поставивши їх нарівні з латинським і грецьким. Такий був початок Візантійсько-слов'янського обряду.<sup>23</sup>

Цим далекосяглим рішенням Рим прийняв офіційно слов'янські народи в сім'ю християнських цивілізованих народів, давши їм вийнятковий привілей користуватися своєю рідною мовою, чого не одержав жаден з т. зв. варварських народів. І хоч не всі слов'янські народи мали настільки духової сили, щоб удержати в себе цей великий дар Апостольської Столиці в Римі, однак він, не зважаючи на важкі прешкоди, і досі процвітає між східніми й південними слов'янами.

Безсумнівно, Русь-Україна найбільше скористалася з цього дару Апостольської Столиці, що став її спадкоємщиною. Вона засвоїла цю синтезу старовинної гелено-римської культури та під її впливом розвинула свою власну християнську культуру, що дорівнювала або й перевищувала культуру своїх сусідів. Це можна бачити в цінних пам'ятках Київської доби, що їх можна вважати перлинами не лишень слов'янської, але й світової літератури того часу.

Св. Кирило, бувши вичерпаний важкими трудами життя, прийняв схиму в грецькому манастирі в Римі, де скоро й умер. Св. Методій був хіротонізований папою Адріяном на єпископа і висланий на Моравію, як Архиєпископ-Митрополит та Апостольський Вікарій для всіх новонавернених слов'ян.<sup>24</sup>

Другою важливою подією понтифікату Адріяна II було його становище в справі спору за патріярший престіл у Константинополі. Імператор Василь I привернув престіл Ігнатієві по десятьох роках ув'язнення в манастирі. І тепер, на прохання імператора й патріярха,\* папа вислав до Константинополя своїх леґатів, єпископа Доната й Степана, та диякона Маріна (згодом папа Марін I), якого відкликав з тією метою з місії в Болгарії.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibidem, Vita S. Methodii, nr. 7, p. 15; idem, Legenda Bulgarica, nr. 3, p. 34; cf. Bartolini, op. cit., p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ginzel, Monumenta Epistolaria de SS. Cyrillo et Methodio agentia, p. 44; cf. Bartolini, pp. 77-80.

<sup>\*</sup> Duchesne, L. P., II, 178: Імператор між іншим писав: "Devotissimus filius vester imperator Basilius, et patriarcha munere vestro Ignatius, dum aecclesia Constantinopolitana per interventum vestrum invasorem Photium propulisset in archivo eius librum summa falsitate congestum contra ingenium sanctae Romanae aecclesiae sanctissimique papae Nicolai repperere. Quem bullatum quasi vere contagium a sua urbe penitus pepulere, vobisque, utpote summo capiti, cui Christus caelo terraque solvendi atque ligandi potestatem tribuit misere. Quem, praecamur, suscipientes rimamini, et fraudulentiam quam in sotibus Constantinopolitanis noster versipellis Photius inferre potuit, ex eo quod in hanc sanctam Romanam aecclesiam non habentem maculam neque rugam aut aliquid huiusmodi audacem linguam exacuit prorsus advertitate, et quid Ecclesia Dei de hoc latrocinio sit sentiendum, quod sub homine Synodi furtim ab eo confictum est, palam omnibus promulgate".

Під їх головуванням відбувся Собор (869—870), на якому Фотій був осуджений, позбавлений престолу та засланий до манастиря Стенос (або Скепе) над Босфором.

Але й тут, як нераз бувало на Сході, під час десятої сесії Собору (28 лютого 870 р.) з нагоди прибуття болгарської делегації, імператор наказав відбути ще одну додаткову сесію і на ній грецькі епископи увільнили Болгарію з-під юрисдикції Риму, а підпорядкували патріярхові в Константинополі, не зважаючи на протести леґатів, які боронили права юрисдикції Риму над Іллірією, що її відірвав від Риму Лев III Ізаврійський. У кожному разі, спір за Болгарію не скінчився за папи Адріяна II, що вмер 14 грудня 872 р. та був похований у Ватикані.

### 107. Іван VIII (872—882).

Римлянин, син Ґвіда, вже від 853 р. сповняв функцію архидиякона в Римі і на цьому становищі застав його вибір на папу 14 грудня 872 року. Його протикандидатом був архиєпископ Формоз із Порто, що знову очолив опозицію. 25

Папа Іван VIII в час обрання був у поважному віці, дотого дуже слабкого здоров'я, але за свого десятилітнього понтифікату вповні розвинув свій дипломатичний хист, енергію, відвагу, рішучість і твердість у керуванні духовними й державними справами. Однак поряд із тим він здобув собі також і чимало завзятих ворогів, які рекрутувалися з профранконської партії. Але багато з них, включно з Формозом, по смерті Людвика ІІ у 875 р. виїхали до Франконії з наміром до Риму не вертатися.<sup>26</sup>

Велика, а можна сказати найбільша й найважливіша частина його понтифікату була присвячена справам Східньої Церкви, в тому й слов'янської. Іван VIII ставився прихильно до св. Методія та щиро бажав поступу його Митрополії, яка ширилася на Чехи, Польщу, Паннонію та частину західньо-українських земель, що входили колись у склад т. зв. Білої Хорватії. С основи думати, що св. Методій держав також зв'язки з Болгарією та Київською Руссю, хоч, щоправда, прямих вісток про те нема, але події по його смерті вказують, що там був уже закорінений слов'янський обряд. Що св. Методій цікавився всіма слов'янами вказує те, що він не забув і про слов'янську Каринтію, дарма, що навернені там слов'яни підлягали юрисдикції архиєпископа Зальцбургу. Саме через те відвідування слов'ян він увійшов у конфлікт з деякими німецькими єпископами, які не признавали за ним повноважень, належних йому, як архиєпископові Сірміюму, що колись підлягав Апостольському Вікарієві в Тессалоніці. Па-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Lapotr, Le pope Jean VIII, Paris, 1895; cf. Balan, Il Pontificato di Giovanni VIII, Roma, 1890. cf. Hergenröther, Photius, Ratisbon, 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Duchesne, II, pp. 221-223.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Cosmae Pragensis, Chronicon, MGH, SN, SS, 1923, II, p. 137.

па Адріян II, надаючи йому той титул, дав усі права над слов'янами в Іллірії, отже й у Паннонії та Каринтії, але німецькі єпископи розуміли це інакше. Як князь Святополк (870—894) на спілку з німцями ув'язнив свого дядька Ростислава, то св. Методій кинув на нього прокляття і перейшов жити до Паннонії, до князя Коцеля. Там він і почав інтересуватися слов'янами сусідньої Каринтії, а тому й дійшло до загострення конфлікту з німцями. Архиєпископ Альвін із Зальцбургу, єпископ Емерик з Пассаву та Аннон з Фрізінгу схопили св. Методія і на свому незаконному суді позбавили його єпископського престолу й без відома папи замкнули в манастирі.

Папа Іван VIII довідався про те окружньою дорогою і вислав до Німеччини епископа Павла з Акони з листами догани для винних епископів та з повноваженнями їх покарати,<sup>29</sup> а в листі до цісаря домагався негайно звільнити св. Методія з тюрми.<sup>30</sup> Винні були покарані, а св. Методій вернувся до свойого стада, але не знайшов зрозуміння в князя Святополка ні щодо своєї особи ні щодо слов'янського обряду. Князь, замість його прийняв на свій двір латинського духовного, а на св. Методія пішов знову донос до Риму, що він ширить єресь. Тому папа заборонив йому тимчасово відправляли богослуження й навчали по-слов'янськи. І як св. Методій, передбачаючи нову інтригу, і далі робив те саме, папа в свому листі (14 червня 879) закликав його до Риму на оправдання. У 880 р. св. Методій з'явився в Римі зі своїм товаришем Сізісном і там на Синоді оправдав своє католицьке навчання, а слов'янський обряд був ще раз затверджений папою Іваном VIII.31 Для заспокоєння князя Святополка папа висвятив суфрагана Вішінґа, німця, латинського обряду, та підчинив його юрисдикції св. Методія, разом з усіми його вірними латинського обряду, що жили на терені Митрополії. І хоч сама Митрополія по смерті св. Методія була знищена, то це друге затвердження слов'янського обряду причинилося до його закріплення між південними та східніми слов'янами.

Папа піддержав повагу цісаря Людвика II, а по його смерті коронував його наслідника Карла Лисого (875 р.), і той затвердив усі умови попередників з папами. Карло був слабкого характеру й не мав досить енергії й завзяття, щоб перевести добрі задуми в дійсність; напр., він хотів організувати папі поміч в Італії, але один похід був невдалий, а за другої спроби він умер (877 р.). Тепер доля Італії залишилася в руках самого папи, що, найперше, наказав зміцнити фортифікацію Риму та обвів мурами базиліку св. Павла, назвавши ту частину «Іванополісом», а римська фльота на власну руку відігнала арабів від берегів Італії (876 р.). Для скріплення дисципліни в місті папа іменував сім під-римських єпископів кардиналами, призначивши їх головами церковних судів, що мали наглядати за дисцип-

<sup>28</sup> Annales Fuldenses, ad an. 870.

<sup>2</sup>º Starine Akad. Znatnosti i Umjet., XII, Zagreb, 1880, nr. 4-5, p. 213; nr. 6, p. 215-16.

<sup>30</sup> Ginzel, Mon. de SS. Cyrillo et Methodio agentia, p. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ibidem, pp. 59 seq. nop. Нагаєвський Кирило, стор. 83-84, 159; cf. Bartolini, pp. 142-43.

ліною. Це було конче потрібне через дії опозиції в місті, де профранконська партія дійшла до великого впливу, а всі найвиші уряди опинилися в руках кількох родин, напр., Григор, начальник скарбу, розтрачував державні гроші, а його брат Степан був прелюбодієм і вбивником. Не кращий був і його зять Юрій з Авентину. Що гірше, навіть архиєпископ Формоз був із ними в близькому контакті. Одначе по смерті бездітного Людвика II (серпень 875 р.) папа виступив проти них енергійно, але вони стали приводити до Італії арабів, і врешті, втекли з Риму потайки, забравши з собою ввесь скарб держави. Папа зібрав Синод до церкви Богородиці «Від св. Мучеників» і там усі вони були відлучені. З У відплату за це князь Лямберт із Сполето та Адальберт із Тосканії напали на Рим, так що папа мусів утікати до Німеччини.<sup>33</sup> Саме в час їх наїзду були знищені всі архіви папи Івана VIII і тільки маленька частина їх переховалася до наших часів, напр., його листи до св. Методія переховалися лише в слов'янській версії, а тому неприхильні до слов'янського обряду дослідники ставили під сумнів їх дійсність.<sup>34</sup>

Папа Іван VIII посилав своїх легатів— єп. Павла з Анкони та Евгенія з Остії— до Болгарії, і вони зайшли подорозі до патріярха Ігнатія, якому передали листа з протестом проти його втручання в справи Болгарської Церкви, а рівночасно папа просив в імператора допомоги проти арабів. У Константинополі патріярх Ігнатій дійшов до сякого-такого порозуміння з Фотієм, що тепер був учителем імператорських синів, а як Ігнатій умер 23 жовтня 877 р., саме в час перебування там папських легатів, Фотій, за згодою імператора та ієрархів, знову перебрав патріярший престіл.

Леґати, не мавши повноважень у тій справі, відмовилися видавати будь-які рішення, а тому патріярх Фотій та Василь I Македонець звернувся до папи Івана VIII, виславши до нього посольство з листами, що прибуло до Риму в травні 879 р. $^{36}$  Грецька ієрархія в окремому листі повідомляла папу про законний вибір Фотія по смерті Ігнатія. $^{37}$  Єпископ Теодор із Патри був на чолі Фотієвого посольства.

Папа Іван VIII негайно скликав Синод до Риму, а про його ухвали довідуємося з його листів до патріярха Фотія, імператора, грецького духовенства та до прихильників померлого Ігнатія. Зв Крім того, папа дав легатові, кардиналові Петрові, що був його особистим приятелем, окремі ін-

<sup>32</sup> Hefele, IV, pp. 513-16; cf. Hergenröther, Photius, II, pp. 654 seq.

<sup>33</sup> Hincmari, Annales, ad an. 878. Migne, P. L., 125, p. 1287: "Ioannes papa irascens contra Landbertum et Adalbertum comites, quia villas et civitatem eius depraedat sunt, eis horribiliter excommunicatis Roma exiit et navigio Arelatum in die sancta pentecostes oppulit, suosque nuncios ad Bosonem comitem misit, et per eius auxilium usque Lugdunum venit, et inde missos suos ad regem Ludovicum Turonis misit, mandans ut ei obviam veniret, quo sibi commodum foret"...

<sup>34</sup> Migne, P. L., vol. CXXVI.

<sup>35</sup> Dvornik, op. cit., p. 127; пор. Нагаевський, Рим і Візантія, стор. 161.

<sup>36</sup> Grumel, V, Echos d'Orient 33 (1933), pp. 439-43.

<sup>37</sup> Mansi, XVI, pp. 46 seq; cf. Dvornik, p. 174.

<sup>38</sup> MGH, Epistolae, VII, pp. 166 seq.

струкції т. зв. «Коммоніторіюм»<sup>39</sup>, щоб він сам та згадані два єпископилеґати, що ждали на нього в Константинополі, точно їх придержувалися.

Папа писав до патріярха Фотія (16 серпня 879) в приязному дусі, приймав його до єдности з Католицькою Церквою та визнавав його правним патріярхом Константинополя. Але одночасно папа домагався повернення йому юрисдикції над Болгарією та вимагав від нього будь-яким чином упокоритися перед Отцями Собору з огляду на його минуле, запевняючи його, що таке упокорення причиниться до його ще більшого вивищення.

В листопаді 879 р. до Константинополя зібралося 383 Отців і в соборі св. Софії відбувся під головуванням кардинала Петра Собор, що відбув п'ять сесій, а остання відбулася 26 січня 880 року. Собор привернув патріярхові Фотієві всі права та схвалив три дисциплінарні правила. 40 Згадаємо, що дехто на основі листа патріярха Фотія до архиєпископа Аквілеї 11 та Фотієвого твору п. з. «Містаґогія Святого Духа»<sup>42</sup> думав, що Собор відбув ще дві сесії: на шостій головував сам імператор і було схвалено декрет проти зміни символу віри з 325—381 рр., а на сьомій сесії головою був Фотій та осудив додаток «і Сина», який зробили деякі Церкви на Заході, головно в Еспанії й Франконії. Інші ж пам'ятки згадують ще й листа папи до патріярха Фотія, в якому папа немов би то осуджує Фотія за його становище до додатку «і Сина» та до Болгарської Церкви. Докладні студії над згаданим листом, напр. Гергенретера<sup>43</sup>, Жугіс<sup>44</sup>, Дворніка<sup>45</sup> та інших авторів виказали, що то був пізніший фальсифікат, можливо, ще з 14 ст., коли прірва між Сходом і Заходом дуже поглибилася. Аналіза інших документів та папських листів по Іванові VIII не дозволяє зробити такого висновку, і сьогодні приймається, що по поверненні прав патріярхові Фотію папою Іваном VIII його другого осудження не було. До смерти папи Івана VIII 16 грудня 882 р. між Римом і Константинополем був мир і згода. Патріярх Фотій у своїй «Містаґоґії» дуже теплими словами згадує папу Івана VIII, і каже, що папа Адріян III в любові прислав йому свого синодального листа.<sup>47</sup>

<sup>39</sup> Mansi, XVII, pp. 468 seq; cf. MGH, VII, Epp. pp. 188 seq.

<sup>40</sup> Mansi, XVII, p. 497.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Photii, De Spiritus S. Mystagogia, Migne, P. G., CII, p. 379: "Atque ita hi pietatis fulgoribus amicabant atque spiritum a Patre procedere praedicabant. Meus quoque Ioannes (meus Laurent, Les Actes du Synode Photien et George le Metochite, E. d'O., 37 (1938), pp. 100 seq; cf. Dvornik, pp. 195; Photii, Ep. in Migne, P. G., CII, pp. 794-822.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Migne, P. G., CII, pp. 279-542.

<sup>43</sup> Hergenröther, Photius.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Jugie M., Theologia Dogmatica Chr. Or., Parisiis, 1926, pp. 247-56.

<sup>45</sup> Dvornik, pp. 191 seq.

<sup>46</sup> Нагаєвський, стор. 173-191.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Photii, De Spiritus S. Mystagoia, Migne, P. G., CII, p. 379: "Atque ita hi pietatis fulgoribas amicabant atque spiritum a Patre procedere praedicabant. Meus quoque Ioannes (meus enim est tum ab alia tum quia caeteris ardentius meas partes sustinuit), meus igitur Ioannes virilis mente, virilis quoque pietate, virilis denum in oppugnanda ac profliganda quavis injustitia et impiatate valesque non sacris solum, sed etiam civilibus legibus opitulari turbamque ordinem restituere, hic, inquam, gratiosus Romae pontifex, per suos religiosissimos et illustres legatos Paulum, Eugenium et Petrum, praesules et sacerdotes Dei, qui ad nostram Synodum con-

Марін був сином пресвітера Балюмба з Ґаллезе, і на 20-ому році свого життя вступив на службу Церкві в Римі, де нижчі чини одержав з рук папи Лева IV й тричі був леґатом до Константинополя, а це свідчить про його велику вченість, і особисті здібності. Крім того, по усуненні архиєпископа Формоза з посту чільного місіонера в Болгарії, диякон Марін зайняв його місце. Князь Борис-Михайло був з нього вдоволений і намітив його на майбутнього архиспископа-митрополита Болгарії та просив про те папу Адріяна ІІ. Одначе, папа іменував Маріна своїм дегатом до Константинополя на Собор проти Фотія і через те князь Борис був невдоволений. І коли на місце Маріна прибув із Риму піддиякон Сильвестер, князь його не прийняв і зараз же вислав своїх послів на Собор до Константинополя, де імператор улаштував додаткову сесію, на якій грецькі Отці, не зважаючи на протести папських легатів, віддали патріярхові Ігнатієві юрисдикцію над Болгарією. З одного листа папи Івана VIII довідуємося, що архиєпископ Формоз, виїзджаючи до Риму, зобов'язав князя Бориса не прийняти на його місце нікого, доки він не вернеться з Риму до Болгарії<sup>48</sup>, і це було однією з причин його відлучення папою Іваном VIII. У всякому разі, відкликання диякона Маріяна з Болгарії викликало обурення Бориса й це використав хитрий Василь I, що знав болгарів із часу свого полону в них, щоб відірвати Болгарію від Риму.

Папа Іван VIII висвятив Маріна на єпископа Чере (Чеветрі), але згодом він був іменований архидияконом у Римі, а тому відмовився від єпископства. У грецьких пам'ятках, неприхильних Фотієві, згадується, що Марін уже по відновленні прав патріярха Фотія був іще раз у Константинополі у 880 р. і там, з доручення папи Івана VIII, нібито ще раз проголосив його осудження, а тому й був ув'язнений протягом тридцяти днів. Дехто думав, що таке посольство могло мати місце, але Фотій і імператор держали його в таємниці<sup>50</sup>. З новіших дослідів виходить, що його не було<sup>51</sup>, а з факту, що Марін відіграв важливу ролю, в осудженні Фотія, дехто хотів робити висновок, що він брав участь у його осудженні вдруге, та не визнавав його, коли став папою. Такій думці суперечить те, що папа Іван VIII у час осудження Фотія був архидияконом у Римі і підписував усі акти Собору проти Фотія, а проте, ставши папою, його оправдав і визнав правним патріярхом, коли патріярший престіл став незайнятий.

venere, quae admodum Ecclesia Dei Catholica eiusque praedecessores Romani pontifices, symbolum fidei recipiens mente et lingua sacrisque manibus praedictorum illustrissimorum et admirandorum hominum subscripsit et obsignavit. Imo et eius successor sacer Hadrianus (III) Synodicum ad nos more vetere mittens epistolam eandem pietatem in ipsa praedicabat et Spiritum a Patre procedere docebat".

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ep. 24, in Migne, P. L., CXXVI, p. 675.

<sup>49</sup> Mansi, XVI, pp. 409-57.

<sup>50</sup> Hergenröther, op. cit., II, p. 578.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Dvornik, p. 222.

Дехто підносив також обставину, що на актах Собору, який відновив права Фотія, бракує підпису Маріна, отже він, нібито, не визнав його патріярхом. Не треба забувати, що Марін був у тому часі єпископом у Чере, а до Риму був покликаний папою Іваном VIII щойно у 880 році, тобто вже по Соборі<sup>53</sup>, і тоді сповняв чинність архидиякона, напр., у грудні 880 р. він був легатом до Карла III Грубого (Товстого),<sup>54</sup> а 882 р. їздив до єпископа Атанасія в Неаполі.55

На пості архидиякона він був обраний наслідником Івана VIII та інтронізований без повідомлення цісаря. Одним з його перших заходів було зняти відлучення з архиєпископа Формоза й повернути йому всі права, і цю обставину вороги Фотія згодом пояснювали зміною політики Риму у відношенні до нього. 56 Нестійкість цього арґументу вияснює обставина, що папа Марін задержав при собі кардинала Анастасія, дарма, що той був особистим приятелем Фотія, дорадником папи Івана VIII та автором усіх його листів у справах Східньої Церкви. Папа задержав також при собі іншого приятеля Фотія, епископа Захарію, як свідчить його лист до Фотія, пересланий йому кардиналом Петром, який головував на Соборі в Константинополі, що відновив права Фотія.<sup>57</sup> Після цього важко говорити про зміну політики папи Маріна у відношенні до Фотія.

З короткого понтифікату Маріна I знаємо, що він наділив палліюмом архиепископа Фулка з Реймсу, а на прохання англійського короля Альфреда звільнив «Англійську Школу» в Римі від податків.

Папа часто хворів і вмер 15 травня 884 р. і був похований у портикові базиліки св. Петра. Напис на його гробі звучав: «Марін, що своєю покірною вдачею сподобався Богові і став славою світа, наказав, щоб його тіло тут спочило в надії, що колись земля віддасть його назад. Він заблищав як зоря на небесах, був люблений королями й людьми; прикрашений мудрістю, сіяв усюди здорове зерно. Він переміг греків та усунув схизму на Сході. Нехай хто б ти тільки був, відвідуючи церкву св. Петра, помолися, щоб він був щасливий на небесах».

## 109. Св. Адріян III (884—885).

Римлянин, син Венедикта, був обраний наслідником Маріна I 17 травня 884 р.<sup>58</sup> Патріярх Фотій у своїй «Містагогії» згадує, що папа вислав до Константинополя свій Синодальний лист, і згадує про нього теплими словами. На чолі папських легатів був єпископ Теодосій з Орії. 59

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Grummel, V., La Liquidation de la Querelle Photienne, e d'O, 33 (1934), p. 258.
<sup>53</sup> Dvornik F., Etudes sur Photios, Byz., 11, (1936) pp. 2 seq.

MGH, Epp. VII, pp. 200, 265.
 Annales Fuldenses, MGH, SS, I, pp. 397 seq.

<sup>56</sup> Mann, III, pp. 353 seq

<sup>57</sup> Hergenröther, II, p. 556.

<sup>58</sup> Duchesne, L. P., II, p. 225; cf. Mann, III, p. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Photii, Mystagogia, c. 89, in Migne, P. G., 102, p. 381.

З огляду на короткий понтифікат Адріяна III, не дійшло до нас про нього багато вісток, а Фулденські аннали кажуть, що він їхав на Сойм до Німеччини, скликаний Карлом III у справі наслідства в державі<sup>60</sup>, і подорозі вмер недалеко від Модени у вересні 885 р. та був похований у манастирі св. Сильвестра в Нонантулі і в тих околицях його почитано святим. Папа Лев XIII (1891 р.)<sup>61</sup> установив його свято на день 7 вересня.<sup>62</sup>

## 110. Crenan VI (885-891).

Римлянин, син Адріяна зі старовинної родини, виховання одержав від свого дядька, спископа Захарії з Аняні, що був папським бібліотекарем. Марін I висвятив його на пресвітера й іменував кардиналом для церкви «Чотирьох Мучеників». Обраний на папу, він був висвячений у вересні 885 р. архиспископом Формозом з Порту без повідомлення цісаря, а тому Карло мав намір його усунути, але не мав сили,<sup>63</sup> бо не міг дати собі ради з норманами, мадярами й арабами, як останні вдерлися до Італії й поруйнували манастир на Монте Кассіно у 884 р.64 Також князі Беренґар з Фіолі й Ґвідон із Сполета один одного воювали, а як останній вийшов переможцем, то виставив своє домагання до італійської корони. По здетронізуванні Карла III Арнульфом із Східньої Франконії, папа був змушений коронувати Ґвідона на імператора, а його сина Лямберта на «спів-імператора» в лютому 891 р.

На сході імператор Василь І згинув за нещасливого випадку на полюванні (29 серпня 886 р.), а наслідником став його син Лев VI, що зараз же усунув патріярха Фотія, а на його місце поставив свого 16-літнього брата Степана. Фотій був засланий до Вірменії, де й умер у єдності з Церквою. Згадаемо, що грецькі неприхильники Фотія вказували на лист папи Степана VI до імператора Василя I та на інший до архиєпископа Стиліяна в Кесарії<sup>65</sup> на доказ, що Фотій ще перед своїм другим усуненням не був визнаваний законним патріярхом.

У тому листі до імператора, папа Степан VI боронить пам'яті папи Маріна, про якого він згадував у листі до Адріяна III. В листі ж до Стиліяна папа говорить про друге усунення Фотія, як про доконаний факт, кажучи дослівно: «Читаючи листа імператора (Лева VI — І. Н.), бачимо, що він дуже різниться від твого листа. Там написано, що Фотій відмовився від патріярхату, цінячи покору понад вивищення, бо й дав багато доказів того в свому житті. І це стало причиною наших роздумів, бо є велика різниця між власним відмовленням і усуненням. Не маючи жадних даних вирішити цю

<sup>60</sup> Annales Fuldenses, ad an. 885, MGH, SS, 1.

<sup>61</sup> Mc Sorley, p. 233. 62 Analecta Bolland., XIII, pp. 61 seq. 63 Annales Fuldenses, ad an. 885;

Seppelt, p. 84.
 Mansi, XVI, pp. 420 seq; 436 seq.

справу без попереднього провірення, вирішення залишаємо за собою на потім. Треба прислати єпископів від обох сторін для усунення оправданих сумнівів і для ствердження правди, та видання рішення по-Божому. Св. Римська Церква є заступницею інших Церков, і всі її рішення тривають довгі віки, тому без докладного прослідження не можемо видати жадного осуду». 66 Цей лист папи був писаний у 888 р., тобто ще за життя Фотія на засланні у Вірменії.

Якби ці слова папи ще не були ясні, то їх вияснює відповідь Стиліяна, в якій він дивується, що папа не схвалює способу усунення Фотія з престола, бо воно відбулося проти канонів Церкви. З того виходить, що папа Степан VI уважав Фотія правним патріярхом Константинополя, <sup>67</sup> аж доки над ним не відбувся б канонічний суд.

В час понтифікату Степана VI вмер св. Методій, а його Митрополія була знищена.<sup>68</sup> Є думки дослідників, що суфраган Вішінґ представив папі Степанові VI пофалшовану грамоту Івана VIII, в якій заборонялося св. Методієві відправляти по-слов'янськи, і тому папа не противився викорінюванню слов'янського обряду на Моравії князем Святополком, зараз же по смерті св. Методія. Спір св. Методія з німецькими єпископами був знаний у Римі, а що всі архіви папи Івана VIII були знищені, тому пофалшувати таку грамоту не було важко, одначе, прямих доказів на це нема. Є фактом, що через натиск німецьких єпископів папа Степан VI не піддержав слов'янського обряду на Моравії, як це зробили Адріян II та Іван VIII. Переслідування Святополком слов'янських духовних спричинило їх втечу в сусідні слов'янські краї, де вони його й далі культивували. Один венеційський анналіст подав вістку, що на Моравії були папські леґати й принесли Святополкові корону<sup>69</sup>, може й це має якийсь зв'язок із прогнанням слов'янських духовних. Одначе знищення слов'янського обряду підірвало значення Моравської держави, так що вона вже не мала сили противитися мадярам, які прийшли з Азії та поруйнували Моравію й Паннонію.

Скажемо, що знищення Моравської Митрополії було вагітне своїми наслідками, бо як ще була єдність Церкви, то їй великої шкоди від того не було, але по зірванню єдности в ХІ ст. це відбилося на відношенні східніх і південних слов'ян до Риму. І можна сказати, що й досі, по стількох віках, між слов'янами є ще живий докір до латинян за оту сумну подію. Його штучно піддержують вороги єдности з Римом для своїх церковно-політичних цілей, дарма, що люди і часи змінилися на Сході й на Заході.

За Степана VI в Італії була посуха й сарана, а з цього вийшов великий голод, так що папа роздав увесь державний скарб та продав свое родинне майно для прохарчування людей. Він викупляв полонених та лагодив у Римі церкви. 70 Папа вмер 14 вересня 891 р. і був похований у портикові базиліки св. Петра.

<sup>66</sup> Ibidem, p. 436. 67 *Ibidem*, XVI, p. 437.

 <sup>68</sup> Mc Sorley, p. 233.
 69 Dandulli, Chronicon, VIII:5, R. I. S., XII, p. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Duchesne, II, pp. 191, 226-227.

## 111. Формоз (891-896).

Римлянин, син Лева.<sup>71</sup> Про нього вже була згадка за часів папів: Миколи I, Андріяна II, Івана VIII, Маріяна I, та Адріяна III. Бувши сімдесять і кілька років віком, архиєпископ Формоз був обраний та інтронізований восени 891 року.

По усуненні цісаря Карла III в цілій державі, а головно в Італії, настали часті міжусобиці між февдальними князями, що приводили сараценів та руйнували одні одних. Папа Формоз був у приязні з князями Сполета, а його прихильники знаходили там захист і тепер усі вони почали вертатися до Риму й заколочувати спокій. Папа був змушений ще раз затвердити Гвідона й Лямберта «імператорами», але дуже скоро встановив зв'язок із королем Арнульфом, ворогом Ґвідона й Лямберта із Сполета. У 894 році Арнульф підкорив Ломбардію й рушив до Риму, а в лютому 896 р. папа коронував його на цісаря. Але Арнульф дістав удар паралічу й скоро вернувся до Німеччини. Це використав Лямберт і захопив у свої руки всю владу Церковної держави, не зважаючи на протести папи Формоза.

На Сході й далі тривав внутрішній спір щодо дійсності свячень Фотія. Згадана грецька пам'ятка проти Фотія наводить відповідь папи Формоза Стиліянові<sup>72</sup>, подаючи його парафразу, де папа дозволяє прийняти до Церкви духовних, ординованих Фотієм, по підписанні ними «лібеллюса», але як світських людей. Якби компілятор передав повний зміст листа, то можна було б це пояснити, як осудження Фотія.

Згадану парафразу робить дуже підозрілою обставина, що там називаеться Фотія мирянином, осудженим Миколою І та Адріяном ІІ, а зовсім замовчується його визнання Іваном VІІІ, що остаточно полагодив справу його свячень за першого його патріярхату в 858—867 рр. Цілком, очевидно, що його свячення за час другого патріярхату в 879—886 рр. були законні. І ця обставина робить парафразу листа Формоза підозрілою й безвартісною. З листом папи мали бути вислані легати, але дивно виглядає, чому б мав папа писати про таку важливу справу до Стиліяна, коли в Константинополі сидів законний патріярх, що був у єдності з Римом. Знаємо, що 892 року в Константинополі були папські легати: сп. Ляндульф із Капуї та Роман, але чи був там якийсь Синод і чи виніс які рішення, — невідомо. Мабуть, не було нічого, бо згаданий Стиліян у 899 р. знову писав до Риму про ту саму справу, хоч рік перед тим Синод у Равенні схвалив свячення Фотія і самого Формоза,<sup>73</sup> проти якого висунули закиди прихильники Лям-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Annales S. Columbani ad an. 882, MGH, SS, I.

<sup>72</sup> Mansi, XVI, pp. 440-41, 456.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Libellus de ordinationibus a Papa Formoso factis, Migne, P. L., CXXIX, p. 1054 seq. cf. Libellus super causa et negotiis Formosi, ibidem, p. 1103; cf. Dvornik, p. 257; cf. Dummler, E., Gesta Berengarii, Halle, 1871, pp. 137-38; cf. Flodoardi, Historia Remensis Eccl., 4, MGH, SS, XIII, p. 559.

берта. Синод у Равенні свідчить про єдність між Сходом і Заходом, а це підтверджується і в інших пам'ятках.<sup>74</sup>

Коли й доводиться говорити про спір у Церкві, то він був внутрішньою справою греків, як із другої ж сторони опозиція проти папи Формоза на Заході була внутрішньою справою латинян, а передусім італійського народу, князьки якого використували Церкву для своїх династичних цілей, і ця боротьба прибрала гострі форми по смерті папи Формоза, що наступила 4 квітня 896 року.

# 112. Боніфат VI (896 р.).

Римлянин, син єпископа Адріяна, був обраний на папу серед великого замішання в Римі, по смерті Формоза, дарма, що передтим був два рази тимчасово усуваний та позбавлюваний нижчих і вищих чинів. Він був ставлеником профранконської партії, бо сполетанська по двох тижнях його понтифікату його усунула, а Синод у 898 р. уневажнив його вибір. Одна німецька пам'ятка згадує, що по 14 днях понтифікату Боніфат VI умер у наслідок приступу подагри.

# 113. Степан VII (896—897).

Римлянин, син пресвітера Івана, прийняв єпископську хіротонію з рук папи Формоза, та був призначений для Аняні. По відмовленні від посади в Аняні, був обраний на папу в травні 896 року. Він належав до опозиції проти Формоза, тому влаштував проти нього «посмертний суд» на домагання Лямберта і його матері Агільтруди, що бажала помститися вмерлому Формозові за його прихильність до франків. Єдиним закидом проти нього було те, що він заміняв один престіл на другий. Але це робив не тільки Формоз, що відмовився був від свого єпископського престолу перед вибором на папу. Це зробив і Марін, і врешті, сам Степан VII був єпископом Аняні перед вибором на папу. 78 Померлого Формоза засуджено й збезчещено його тлінні останки, та проголошено недійсність його свячень і це викликало замішання в Італії та було причиною ув'язнення й трагічної смерти Степана VII в серпні 897 р.79

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Chronica Casinensis, M.G.H., SS, VII, p. 616.

<sup>75</sup> Duchesne, II, p. 228.

<sup>76</sup> Gregorovius, III, p. 225.

Annales Fuldenses, ad an. 896, MGH, SS, I, p. 412; cf. Mann, IV, pp. 73 seq.

<sup>78</sup> Hefele, IV, pp. 563-64; cf. Gregorovius, III, pp. 236 seq.

<sup>70</sup> Duchesne, II, p. 229; Idem, Beginning, p. 198; cf. Mann, IV, pp. 76 seq; cf. Baronii, Annales, ad an. 900; Annales Fuldenses, ad an. 896, MGH, SS, I, p. 412: "In cuius sedem successit apostolicus nomine Stephanus, via fama infamandus, qui autecessorem suum, Formosum scilicet, in audito more de tumulo eieetum et per advocatum suae responsionis depositum, foras extra solitum sepultare apostolicis locum sepeliri praecepit".

### 114. Роман (897).

Син Константина з Галлезе, був кардиналом при церкві св. Петра «Від Оковів», і на прикінці літа 897 був обраний папою. 80 Про нього знаємо, що дав палліюм патріярхові Віталієві з Ґрадо та вирішив справу дотацій еспанських єпископів в Ельні й Героні. На його монетах є ім'я Лямбрета, а анналіст Фродоард, канонік із Реймсу, називає його чоловіком чесноти, що «став монахом», і цей вислів за тих часів означав його усунення й постриження в ченці,<sup>81</sup> але не маємо виразного підтвердження в інших пам'ятках, тому дехто думав, що він умер трагічно.82

#### Теодор II (897). 115.

Був сином Фотія, а його висвята відбулася в листопаді (або грудні) 897 р. Одним із перших заходів було скликання Синоду, на якому привернено пошану пам'яті папи Формоза, а папа наказав поховати його тіло у Ватикані. 83 Це було актом справедливости, а заразом і великої особистої відваги, бо цим папа поставив проти себе Лямберта й цілу його партію. Вони навіть спровадили до Риму єпископа Сергія з Чере з наміром посадити його на папському престолі.<sup>84</sup> Про тритижневу діяльність Теодора II не знаємо нічого докладного, крім відбуття згаданого Синоду, а Фродоард згадує його теплими словами, підкреслюючи його намагання замирити Церкву й помогти вбогим.<sup>85</sup>

### 116. Іван IX (898—900).

Син Рампоальда з Тіволі, чернець Чину св. Бенедикта, що прийняв свячення з рук папи Формоза. Згаданий Сергій був його протикандидатом, але пісар Лямберт піддержав Івана ІХ, а Сергій був відлучений і видалений із Риму.86

Іван ІХ скликав Синод із 73 спископів у Равенні 898 року для замирення Церкви. Сам папа та Лямберт були там особисто, як також деякі східні єпископи.<sup>87</sup> На тому Синоді всі рішення з 897 р. проти папи Формоза були ще раз анульовані, а членів того Синоду на їх прохання помилувано, та

<sup>80</sup> Gregorovius, III, p. 241.

<sup>81</sup> Duchesne, II, p. 230; cf. Mann, IV, p. 86; cf. Jaffe, I, p. 441; cf. Hefele, IV, p. 566.

<sup>82</sup> Hefele, IV, p. 566. 83 Liutprandi, Antapodosis, I:30-31, MGH, SS, III, pp. 282-283.

<sup>84</sup> Seppelt, p. 85.
85 Frodoardi, De Christi triumphis, Migne, P. L., CXXXV; cf. Mann, IV, pp. 88 seq.
86 Duchesne, The Beginning, pp. 202 seq; cf. Mann, IV, p. 99.

<sup>87</sup> Mansi, XVIII, p. 230.

повернено посади всім духовним, усуненим Степаном VII. Лямберт був визнаний «імператором», а коронація «варвара» Арнульфа уневажнена. Синол заборонив плюндрування папської та єпископських резиденцій по смерті їх власників. 88 Новою була ухвала, що за висвяти папи мають бути представники світської влади для вдержання ладу й порядку.

Крім справи Формоза, там була полагоджена ще й справа свячень Фотія, а папа Іван IX писав до Стиліяна: «Бажаємо, щоб рішення святих папів, наших попередників, зостали непорушні й цінилися, як і передтим. Ми приймаємо Ігнатія, Фотія, Степана й Антона до тієї самої пошани, до якої вони були прийняті святими папами Миколою I, Іваном VIII, Степаном VI і цілою Римською Церквою досьогодні.89

Це рішення остаточно вияснило ставлення папів до патріярха Фотія вже по його смерті, коло 890 року.

Папа Іван IX зрозумів вагу слов'янського обряду в Церкві й на бажання князя Мойміра, Святополкового сина, відновив Моравську Митрополію. Проти папи виступили знову німецькі єпископи, напр., архиєпископ Гаттон з Майнцу,<sup>90</sup> Дітмар із Зальцбурґу,<sup>91</sup> Вальдо з Фрізінґу й інші.<sup>92</sup> Все ж таки, папа вислав на Моравію архиєпископа-митрополита Івана, іменувавщи його «Легатом а лятере», а разом із ним єпископів Венедикта й Данила. Якби папі Іванові IX було вдалося відновити слов'янський обряд між західніми слов'янами, то це мало б було вплив і на інших слов'ян та їх прив'язання до Риму. На жаль, цей енергійний і найбільший папа кінця IX ст. вмер у червні 900 р.<sup>93</sup>, не довівши свого діла до щасливого кінця. Пізніші події закріпили впливи Константинополя між слов'янами, що вирішувало про їхнє відношення до Риму.

<sup>88</sup> Ibidem, p. 222. 89 Mansi, XVI, p. 445.

<sup>90</sup> Assemani, op. cit., III, p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Ibidem, p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Labbe, Concilia, IX, p. 499; cf. Migne, P. L., CXXXI.

<sup>93</sup> Frodoardi, De Triumphis, XII:7.

### сьомий розділ

## РИМ У ДОБІ ФЕВДАЛЬНОГО РОЗБРАТУ

Вже за понтифікату Івана VIII було видно занепад авторитарного устрою й початок февдального розбрату, але папа своїм дипломатичним хистом відсував ці перші ластівки анархії та вповні піддержав повагу папів на Сході й Заході. По його смерті християнство ввійшло в свою нову добу, часто звану «залізною».

Щоправда, тут і там видно змагання до кращого, як, напр., часи імператора Лева VI й патріярха Миколи I Містика, чи світлий розвиток болгарського царства в часі Симеона, реформи св. Дунстана в Англії і т. д., але все це не мало загального значення. Упадок франконської держави по смерті Карла III Грубого (Товстого) (887 р.) мав наслідки й на долю Риму, бо ця держава розкололася на сім основних февдальних державок, а Церква стала знаряддям у руках князьків і графів. Вони самовільно назначують і усувають єпископів і цим поглиблюють занепад Церкви, спричинений наїздами норманів, данців, мадярів і арабів. 1

Не правда, справедливість чесноти, але меч, насилля й неморальність стали рядити в світі. Дуже характерний Синод у Павії (889 р.), де під час обрання короля Гвідона було суворо заборонено графам і палятинам грабувати села й міста, через які вони їхали на вибір короля. Це саме говорить Синод у Равенні (898 р.), грозячи карами за брутальність і грабунки населення. 3 Множиться зажерливість і охота наживатися чужим добром; єпископські престоли й манастирі стають головним джерелом доходу для графів і князьків, а на єпископствах засідають світські люди зі своїми ролинами.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> Hincmari, Annales, ad an. 862; cf. Annales Sangalli Majores, ad an. 892; cf. Liutprandi, Antapodosis, I:5; cf. Frodoardi, Annales, ad an. 992; cf. Annales Augienses, MGH, SS, I; cf.

Annales Floriacenses, Migne, P. L., 139, pp. 803 seq.
<sup>2</sup> Synodus Pavien., can. 8-9, in Muratori, R. I. S., SS, II, pp. 1, 416: "Hi (palatini) vero, qui tempore placiti diversis ex partibus conveniunt nullam pertranseuntes in villis seu civitatibus rapinam exerceant sibi necessaria antiqua consuetudine digo pretio ementes".

3 Hefele, IV, p. 569.

<sup>4</sup> Ratherii, Praeloquiorum, I:2, Migne, P. L., 136, p. 149.

Рим втрачає своє значення в цій «залізній» добі, як кажеться в поемі: «Старинний Риме, падеш звичаями й мурами».5 Римські графи й барони ведуть безнастанні війни, а на Форум Романум між тріюмфальними арками Тита й Септіма Севера, свідками минулої слави, виростають карлуваті фортеці негідних нащадків, що не лякаються Бога ані не стидаються людей. Вони грабують безкарно населення й купців, і тільки чудом Божим держалася Апостольська Столиця. Проблиск її відродження не пішов із Риму, але від клюнійських ченців у Бургундії, як вони заснували свій манастир на Авентині під впливом св. Ода з Клюні. Римська аристократія гнобить папів, священиків і мирян, та насильством обирає на папів членів своїх родин, в тому напр., для деяких із них дослідник кардинал Бароній має слова великої догани, завважуючи, що Церква не пропала тільки тому, що Божественний Спаситель обіцяв, що й сила диявола її не переможе. Февдальна влада заводить порядки противні церковним звичаям, так що між духовними нема навіть охочих описувати історію й життя тодішніх папів.

Все ж таки, і в тих невідрадних обставинах ідея духового значення уряду Римського Архиерея не згинула в свідомості християн, і з притиском треба сказати, що й у цій «залізній» добі християнства, папи дбають про чистоту навчання.

Слово Боже, засіяне між народами слов'янської раси, поволі закріплюється. По знищенні слов'янського обряду між західніми слов'янами, він сильно закріплюється між південними й східніми. В Русі-Україні за внука св. Ольги, св. Володимира, християнство в слов'янському обряді стає державною релігією українського народу і його найбільшою духово-моральною силою. Це діється тоді, як старі й цивілізовані народи довели християнство на край бездонної руїни й упадку.

## 117. Венедикт IV (900-903).

Римлянин, син Мамми з аристократичної родини, свячення пресвітера одержав з рук папи Формоза. В травні 900 року обраний папою. Анналіст Фродоард (894—966) хвалить його щедрість та називає «Великим». У лютому 901 року папа коронував Людвика III Сліпого на цісаря, але князь Беренґар підступно його ув'язнив і осліпив (905 р.). За папи Венедикта ма-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jaffe, Monumenta Bambergiana, p. 457; cf. Mann, IV, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bonizo e Sutri, Liber ad Amicum, 1. III, Migne, P. L., 150: "Romanam Ecclesiam salidissime devastaverunt... Hi vero, Urbis capitanei, accepta tirannide, licenter faciebunt. Nam non solum cardinalatus et abbatias et episcopatus turpissima venalitate fedabant, sed ipsum etiam Romanae Ecclesiae Pontificum non spectata aliqua morum dignitate nec aliqua tantae Ecclesiae prerogativae, solummodo ad libitum, cui placebat vel qui plus eorum implebat, donabant".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mann, IV, p. 30.

<sup>8</sup> Bonizo, loc. cit.

<sup>9</sup> Baronii, Annales, Ecclesiastici, ad an. 900 seq, Antverpiae, 1603.

дяри, що наїхали на Моравію з Азії, закріпилися в Паннонії, а араби зайняли Тессалоніку (31 липня 904 р.), <sup>10</sup> якої єпископ Малакен благав у папи допомоги на викуп бранців. З того приводу Венедикт IV написав Енцикліку «До всіх єпископів, ігуменів, графів, суддів і всіх учителів св. віри на Сході й Заході», і в ній просив допомогти єпископові Малакенові. 11

Папа Венедикт IV умер в липні 903 року і був похований у базиліці св. Петра біля гробу папи Івана IX.

## 118. Лев V (903).

Уродився в Пріяпі (Ардея) і був пресвітером з-поза міста Риму. Він був, мабуть, кандидатом римського духовенства, бо по двох місяцях понтифікату був усунений з престолу. 12 По ньому залишилася одна булла про звільнення міста Болонії від податків. 13 Папу здетронізував кардинал-пресвітер церкви св. Дамаза, Христофор, замкнувши його в манастирі. Він сам став рядити Церквою 14, але по шостимісячному володінню був здетронізований Сергієм і змушений постригтися в ченці. Лев V умер також у манастирі, але невідомо докладно, коли це сталося. 15

# 119. Христофор (903—904).

Був Римлянином, сином Лева. В давнині вважався законним папою, бо напр., у церкві св. Павла «Поза Мурами» є його образ, як також на фресках старовинної церкви біля Пізи, званої Сан-Пер-ін-Ґрадо. Також його заходи були визнані його наслідниками, напр., привілеї манастиреві в Корбі (Франція) були визнані Левом IX.16 Натомість, новіші дослідники вважають його антипапою.

В одній грецькій пам'ятці з XI ст. згадується, що Христофор був перший папа, який у свому ісповіданні віри, присланому із Синодальним листом патріярхові Сергієві, додав «і Сина» до символу віри. 17 Одначе, вартість вістки сумнівна, бо по смерті патріярха св Антонія (12 лютого 895 р.) патріяршив в Константинополі не Сергій, а славний Микола Містик,

911 р., та воювала разом із греками проти арабів.

11 Benedicti IV PP, Ер. Мідпе, Р. L., 131, pp. 43-44; cf. Gregoroire H., Le communique arabe sur la prise de Tessalonique, in Byz., 22 (1952), pp. 373 seq.

12 Frodoardi, De Triumphis, XII:7; Duchesne, II, p. 234.

<sup>10</sup> Русь-Україна, що в 907 р. виконала напад на Константинопіль під проводом Київського князя Олега Віщого, уклала з імператором Левом VI. союз у

<sup>13</sup> Jaffe, Supplementa, II, p. 746. 14 Mann, IV, p. 112. 15 Duchesne, L. P., II, p. 235. 16 Jaffe, R. P. R., I, pp. 444 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Monumenta Graeca ad Photium pertinentia, ed. Hergeröther, Ratisbonae, 1869, p. 160.

учень патріярха Фотія, що ввійшов у затяжний спір з імператором Левом VI Мудрим через його четверте подружжя із Зоєю Карбонопсін, матір'ю Константина VII Порфірородного. Дійшло до того, що патріярх Микола на Різдво 906 р. і на Богоявлення 907 р. став у дверях собору св. Софії і не пустив імператора до церкви. З тих причин він був усунений імператором, а на його місце був поставлений Євтимій з Ізаврії. Щойно по смерті Лева VI Мудрого (12 травня 911 р.) Микола знову вернувся на патріярший престіл. Отже не було тоді патріярха Сергія в Константинополі.

В січні 904 р. Христофор був усунений Сергієм і силоміць пострижений у ченці. Одна пам'ятка згадує, що він нібито трагічно згинув,  $^{18}$  але немає підтвердження тієї вістки в інших пам'ятках.

## 120. Сергій III (904—911).

Римлянин, син Венедикта; нижчі свячення одержав із рук Маріна I й Степана VI, а папа Формоз хіротонізував його на єпископа для Чере, з престолу якого відмовився по смерті свого святителя, бо вже в час вибору Теодора II був його портикандидатом, а по виборі був усунений з міста. У наслідок невдоволення баронів Христофором, Сергій був ними закликаний до Риму й обраний його наслідником 29 січня 904 р.

Знаємо, що Сергій III боронив архиєпископа Івана з Равенни перед нападами графа Альдвіна з Істрії, як також заховався його лист до єпископа Гільдербранда з Сільви-Кандіди при нагоді відбудови його церкви, знищеної сарацинами.\*

У час Сергія III на Сході зачалася суперечка за «тетрагамію» (чотиришлюбність), якої причиною було четверте одруження імператора Лева VI, що йому спротивився патріярх Микола Містик, відмовившись його поблагословити, та дозволив імператорові бувати в церкві на богослужбах, але тільки в «мататоріон», як публічному грішникові. Тоді імператор звернувся до папи Сергія III за диспензою (дозволом звільнити від релігійного закону), просячи прислати до Константинополя леґатів.

Тут відмітимо, що Східня Церква була більше риґористична в справах четвертого подружжя, як Західня. Цей риґоризм на Сході видно з цікавого тексту св. Григора з Нанзіянзу, що каже: «Перше подружжя законне; друге є вже уступкою людській немочі; третє може ще бути законним; але четверте провадить християнина до життя свині». 19

Леґати Сергія III привезли таку диспензу, а як патріярх Микола не пустив імператора до церкви (907 р.), то він був усунений, а на його місце іме-

<sup>18</sup> Auxilius et Vulgarius, In defensione sacrae ordinationis Papae Formosi, ed. Dümmler, Leipzig, 1866, pp. 135, 160.

<sup>\*\*</sup> Mansi, XVIII, p. 249; cf. Migne, P. L., 131, p. 970.

19 Hessaling, La Civilization Byzantine, Paris, 1907, p. 164; cf. Mann, IV, p. 131.

нований Євтимій<sup>20</sup>, що уневажнив рішення свого попередника та коронував малого Константина VII на імператора (9 червня 911 р.).<sup>21</sup>

Лев VI умер 12 травня 911 р., а його брат Олександер став регентом держави і він усунув патріярха Євтимія і вернув назад Миколу Містика, а кінцем спору був Синод у 920 році, на якому ціла справа була вирішена компромісово. 1 на цьому т. зв. Унійному Синоді були присутні легати папи Івана X, Теофілакт і Кар, як довідуємося про те з листа патріярха Миколи до болгарського царя Симеона. 23

Папа Сергій III відбудував Лятеранську базиліку, ушкоджену землетрусом у час Степана VII. Назагал, діяльність Сергія III була корисна, а «Книга Архиєреїв» має про нього таку записку: «Бог між людьми, слава свого народу, а від його життя залежало щастя Риму».<sup>24</sup> Натомість. Лютпранд із Кремонн, посол німецького цісаря в Константинополі, посуджує його в зв'язку з родиною Теофілакта й Теодори<sup>25</sup> і каже, що він занадто потурав римлянам, при тому видає неприхильне свідоцтво згаданій Теодорі, хоч інший сучасник має про неї великі слова похвали.<sup>26</sup> Брак об'єктивности у Лютпранда підтверджується ще й тим, що напр., патріярх Микола Містик уважав папу Сергія побожним чоловіком,<sup>27</sup> дарма, що міг мати до нього жаль за рішення в спорі про тетрагамію й уділення Левові VI диспензи на згадане подружжя, хоч, щоправда, Лев VI заслав патріярха в манастир ще заки папські леґати прибули до Константинополя. Патріярх Микола Містик по смерті імператора Олександра (913 р.) став реґентом держави. І в серпні того року болгарський князь Симеон змусив його дати йому імператорську корону, і тим зачав затяжний спір з греками, в часі якого до великого значення в Константинополі дійшов Роман Лякапен, що відіграв велику ролю у Візантії, як його донька Олена стала жінкою 14-літнього імператора Константина VII Порфірородного в травні 919 р. Роман одержав спеціяльний титул «базілеопатер» (Батько-імператора), а в 920 році був коронований на спів-імператора, та продовжав зв'язок із Римом. 28

Папа Сергій III був одним із кращих папів «залізної» доби, а неприхильні йому вістки походять від його завзятого ворога «франкофіла» Лютпранда з Кремони. <sup>29</sup> Папа вмер навесні 911 р. і був похований у базиліці св. Петра між «срібними й равенськими» дверми.

<sup>20</sup> Vita Euthymii, c. 13, ed. de Boor, Berolini, 1888.

<sup>21</sup> Theophanes Continuatus, lib. VI, cc. 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Mansi, XVIII, p. 331 seq; пор. Нагаевський, Рим, стор. 193-197.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Labbe, Ph., Sacrosancta Concilia ad regiam editionem exacta, IX, p. 1267, Ep. Patr. Nicolai, nr. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Duchesne, II, p 238.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Liutprandi, 1, II, c. 48; III, c. 43. MGH, VII, pp. 297, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vulgarii, Ep. ad Theodoram, in Dummler, op. cit., p. 146.

<sup>27</sup> Mc Sorley, p. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ostrogorsky G., Die Krönung Symeon's von Bulgarien durch den Patriarchen Nicholas Mysticos, Byz., 9, pp. 275 seq; cf. Grumel, V., Echos d'Orient, 36 (1937), pp. 52 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Muratori, VIII, p. 278; cf. Mann, IV, p. 141.

#### 121. Анастасій III (911—913).

Римлянин, син Лукіяна, був обраний зараз по смерті Сергія III. Про нього тільки знаємо, що надав палліюм єпископові Раґембертові з Верчеллі. 30 В Римі всесильною була родина Теофілакта, а в південній Італії зріс вплив греків.<sup>31</sup> У Франконії по смерті Людвика III (911 р.) зачинається повільне пересунення сил через об'єднання Саксонії. Баварії. Швабії та Лотарингії. Папа Анастасій III умер у 913 році.

#### 122. Ляндо (913—914).

Син Таіна, уродився в Монте Ротондо, і рядив Церквою від червня або липня 913 р. до лютого 914 р., тобто коло шість місяців. Він надав привілей церкві в Сабіні, а «Книга Архиєреїв» називає його достойним чоловіком.<sup>32</sup>

#### 123. Іван X (914—928).

Син Івана Ченчі з Равенни. Свячення диякона одержав з рук єпископа Петра в Болонії, а в 905 р. став архиєпископом Равенни й боронив того престола проти графів Істрії. Був обраний на папський незайнятий престіл у березні 914 р., за згодою родини Теофілакта. На другий рік араби напали на південну Італію та дійшли аж під Рим. Папа просив допомоги в Константинополі,<sup>33</sup> а тим часом сам зачав організувати Ліґу італійських князів, на чоло якої став Беренґарій, а папа особисто взяв участь у поході як духовник. У серпні 915 року дійшло до битви під Ґаріголяно, у якій Ліга при помочі візантійської фльоти прогнала арабів з Італії.

З удячности папа коронував Беренґарія на імператора в базиліці св. Петра,<sup>34</sup> але проти нього виступили кілька літ пізніше його зять, маркіз Адальберт, та архиепископ Лямберт з Медіоляну. Беренґарій згинув від скритовбивчого ножа в 924 році. Десь у тому часі на північну Італію наскочили мадяри, а за два роки явилися там і слов'яни. Серед загального замішання Ґвідон із Провансалії напав на Лятеран (928 р.) і вбив Петра, брата папи Івана X, а самого папу ув'язнив, і він умер ще того самого року.

Jaffe, I, p. 448; II, p. 706; cf. Mann, IV, p. 143.
 Muratori, VIII, p. 297.
 Duchesne, II, p. 239; cf. Jaffe, I, p. 448.
 Liutprandi, II, c. 49, 51, MGH, III, pp. 297-298.
 Manni, J.

Папа Іван X намагався закріпити свої впливи в Дальматії, як вилно з його листів до архиєпископа Івана із Спалято, як також і до хорватського короля Таміслава (910—925) і до короля Захлумії, Михайла, 35 що був союзником болгарського царя Симеона в його боротьбі проти греків. В Спалято (926—27 р.) відбувся Синол під головуванням папського легата Мадальберта, і там було заборонено святити на пресвітерів таких кандидатів, що не знали латинської мови, а відправу слов'яської Літургії дозволено лишень там, де не було латинського священика, або за спеціяльним позволом папи.<sup>36</sup>

Болгарський цар Симеон, бажаючи усунути всі впливи Візантії зі своєї держави, звернувся до папи Івана Х з проханням заснувати в Болгарії патріярхат. Папа вислав туди легатів Теофіля й Кара, яких бачимо в Константинополі на «Унійному Синоді» (922 р.) і, як писав патріярх Микола Містик до Симеона, легати робили старання, щоб погодити греків з болгарами.<sup>37</sup> Симеон посилав до Риму своїх послів і з ними був висланий у Болгарію легат Мадальберт, що вже по смерті Симеона довів до замиренння болгарів і хорватів з Візантією (932 р.). Архиепископ Дам'ян із Доростолу за згодою патріярха й імператора був визнаний патріярхом.<sup>38</sup> Цей патріярхат був також визнаний у Римі. 39

Папський легат, епископ Петро з Орту, взяв участь в Синоді у Гогенальтгаймі в 916 р., а граф Гереберт просив папу іменувати його п'ятилітнього сина на Реймську Митрополію.<sup>40</sup>

Папа Іван X був у контакті з єпископом Сісенандом з Ірії в Еспанії, який вислав до Риму свого пресвітера з листом і дарами від короля Ордона II.41 Цікаво, що цей пресвітер, вернувінися до Еспанії, розказував про Римську Літургію, якої манускрипт привіз із собою, і на Синоді еспанської ієрархії вийшло, що еспанська Літургія дуже різнилася від Римської. Папа Іван X апробував для Еспанії т. зв. Мозарабську Літургію, дуже зближену до Візантійської, яку занесли туди візиготи. 42

Папа Іван X надав палліюм архиєпископові Венні з Бремену-Гамбурґа. іменувавши його Апостольським Вікарієм для північних народів, а в тому числі, мабуть, і для полабських слов'ян.

Як видно, папа Іван X проявив широку діяльність та виконував уряд універсального Пастиря. Одначе, визнанням Гуґа з Провансалії королем Італії, папа викликав до себе ворожість партії Теофілакта й вона ув'язнила його. Папа вмер у тюрмі в 928 р. та, мабуть, був похований у Лятерані.

<sup>35</sup> Racki, Documenta historica Croatiae periodum antiquam illustrantia, Agram, 1877, p.

<sup>188.

30</sup> Ibidem, p. 190; cf. Hergenröther, Photius, II, pp. 615 seq.
37 Nicolai Patr., Epp. XIV et XXVIII, in Migne, P. G., CXI.
38 Finlay, The Byzantine Empire, p. 369, nr. 2.
39 Farlati, Illyricum Sacrum, III, pp. 103 seq; cf. Racki, pp. 194 seq.

<sup>41</sup> Chronicon Iriense, c. 4.

<sup>42</sup> Le Brunn, Explication de la Messe, Paris, 1843, II, diss. 5; cf. Dublin Review, October, 1893, & January 1894; cf. Hefele, Life of Ximenes, p. 183; cf. Cabrol, Les origines liturgiques, pp. 211, seq.

### 124. Лев VI (928).

Римлянин, син Христофора, високого урядовця Римського князівства в часах папи Івана VIII, бо його ім'я було приложене до деяких папських документів із 876 р. До свого вибору Лев VI був при церкві св. Сузанни в Римі, а в час свого короткого понтифікату від червня до грудня 928 наділив палліюмом архиєпископа Івана з Дальматії та наказав усім єпископам тієї провінції звертатися до нього в усіх справах. 43

# 125. Crenan VIII (928-931).

Римлянин, син Тевдемундна, був кардиналом-пресвітером при церкві св. Анастасії і на тому пості був обраний і висвячений у лютому 929 р. Він видав кілька булл із привілеями для манастирів в Італії й Франції. Чагадана вже грецька пам'ятка подає вістку, що Степан VIII був першим папою, що «безсоромно» поголив свою бороду. Він умер навесні 931 року, та був похований у Ватикані.

### 126. Іван XI (931—935).

Римлянин, син Альберика й Мароцци; служив при церкві Богородиці на Затибр'ю та був обраний на папу в березні 931 р. Його молодший брат, Альберик II, мав у своїх руках твердиню (фортецю) св. Ангела й усю світську владу у Римі, та гнобив населення міста, як свідчить Бенедикт із Соракте. В і як його матір, за згодою папи, вийшла заміж за короля Гуґа з Провансалії, Альберик прогнав його геть із Риму, а матір і папу Івана XI замкнув до твердині. Чя подія сталася 933 року, а тиранія Альберика тривала ще повних двадцять років, і це було причиною неприхильних вісток про понтифікат Івана XI, вкі ширив знаний вже нам Лютпранд із Кремони, хоч про самого папу особисто не міг нічого поганого сказати.

В той час усю владу в Константинополі мав у своїх руках Роман I Лякапен, якого три сини, Христофор, Степан і Константин, були короновані на спів-імператорів, а сам імператор Константин VII був зіпханий у тінь. У 931 році патріярх Трифон був усунений, а на його місце іменований 16-

Leonis YI PP, Ep., Migne, 132; cf. Mann, IV, p. 188.

<sup>44</sup> Duchesne, II, p 242. 45 Monumenta Graeca..., cap. 12, ed. Hergenröther, p. 170.

<sup>46</sup> Benedicti de Saracte, c. 32; cf. Mann, IV, p. 192. Luitprandi, Antopodosis, II:48; cf. Duchesne, II, p. 243, — мабуть він був сином папи Сергія.

<sup>47</sup> Frodoardi, Annales, ad an. 933; cf. Liutprandi, III:45, 46.

<sup>48</sup> Muratori, ad an. 932.

літний син Лякапена, Теофілакт. З тих причин Роман I і Синод грецької ієрархії звернулися до папи за диспензою від малолітности для Теофілакта, бо патріярший престіл у Константинополі був 17 місяців незайнятий. Альберик II, одержавши багаті дари від імператора, переконав папу Івана XI дати таку диспензу, і папські легати на чолі з епископом Малальбертом висвятили на патріярший престол Теофілакта 2 лютого 933 року. 49 Молодий патріярх мало цікавився своїми вірними, а більше кінськими перегонами і мав свою власну стайню з 2,000 коней. Він також мав намір запровадити музику й танки до церковних богослужень. Ота велика пристрасть до коней стала причиною його трагічної смерти по нешасливому випадку, коли він під час ловів упав з коня. 956 року. 50

Папа Іван XI умер під кінець 935 р., 51 або спочатку 936 р. 52

#### Лев VII (936—939). 127.

Римлянин, син Христофора, чернець і пресвітер при церкві св. Сикста. По обранні на папу був висвячений 3 січня 936 р. Він, бувши покірним монахом і кандидатом Альберика, залишив ведення усіх світських справ своєму покровителеві. 53 Фродоард, що особисто відвідував Рим того року, каже, що папа мав «звернені очі до неба, не дбав про земні справи, був ученим, лагідним із людьми, та добрим проповідником», а за гостинне прийняття Фродоард написав папі панегірик.

У 936 році Гуго з Провансалії, вітчим Альберика, підступив під Рим із військом, а ігумен св. Одо довів до згоди між ними, так що Альберик одружився з Альдою, донькою  $\Gamma$ уга з його першого подружжя. $^{54}$ 

Лев VII тримав жвавий зв'язок із Німеччиною, а король Генрик вибирався до Риму з паломництвом, але подорозі вмер. Його наслідником став Оттон I і з ним доля Церкви була зв'язана майже ціле десяте сторіччя.<sup>55</sup> Архиепископ Майнцу Фридрих одержав від папи номінацію на Апостольського Вікарія для Німеччини, але рівночасно папа заборонив йому силоміць вихрищувати жидів.<sup>56</sup> Папа вмер 13 липня 939 р.

#### Степан ІХ (939-942). 128.

Римлянин, кардинал-пресвітер при церкві св. Сильвестра й Мартина. Був обраний 14 липня 939 р. як кандидат Альберика,<sup>57</sup> тому про нього та-

<sup>49</sup> Theophanes Cont., lib. VI, cap. 34.

<sup>50</sup> Mann, IV, p. 198; Ostrogorsky, History, p. 241.
51 Duchesne, II, p. 243.
52 Jaffe, p. 454; cf. Langen, op. cit., II, pp. 329 seq.
53 Janne, IV, pp. 305

<sup>54</sup> Mann, IV, pp. 205 seq. 55 Widukindi, Res gestae saxonicae sive annalium libri tres, I:40, ed. Waitz, MGH, SS, III; cf. Continuator Regin., ad an. 936, MGH, SS, I.

<sup>56</sup> Duchesne, II, p. 244.

<sup>57</sup> Ibidem, loc. cit.

кож дійшли неприхильні вістки, головно в «Хроніці» Мартина з Троппав († 1278 р.), у якій повно легенд і казок, $^{58}$  як напр., про папіссу Іванну, як уже було згадано, і яких не приймають сьогодні за дійсну правду навіть протестанти. $^{59}$  Також неправдива і його вістка, що Степан IX був німець і кандидат Оттона I. $^{60}$ 

Папа посилав двічі своїх леґатів до Франції та грозив єпископам і князям відлученням за бунт проти короля Людвика IV, але надав палліюм архиєпископові Гуґові з Реймсу. За нього в Римі створилася змова проти Альберика, очолена вітчимом останнього, Гуґом, але змовників викрито й покарано. Десь у тому часі вмерла Альберикова жінка, Альда, і він зачав переговори з імператором Романом Лякапеном із наміром одружитися з візантійською княжною, але стрінувся з відмовою. Візантійці мали дуже високу думку про членів імператорської родини, тому вважали подружжя з Альбериком негідним їхньої чести. Імператор Константин VII в своїх творах пише дуже гордо про членів імператорської родини, але каже їм титулувати папу «Нашим Отцем Духовним», і цього титулу більше нікому іншому не було вільно давати. Це один із доказів пошани до папів візантійцями у половині X століття.

941 року київський князь Ігор зробив наїзд на Бітинію та поруйнував її, а візантійський воєначальник Іван Куркуас та адмірал Теофан поницили багато його кораблів т. зв. грецьким вогнем. Одначе восени 944 року князь Ігор з'явився над Дунаєм і змусив греків підписати мир та заплатити великий окуп. Це сталося за кілька місяців по тому, як Іван Куркуас відбув тріюмфальний в'їзд до Константинополя з «Нерукотвореним Образом Христа», званим Мандиліон, що його відібрав від арабів по здобутті Едесси. Того року восени (16 грудня) сини Романа, Степан і Константин, вчинили бунт проти батька й заслали його на острів Проте, де він по чотирьох роках умер як чернець. Одначе 40-літний Константин VII Порфірородний, що сидів дотепер у тіні й займався тільки своїми книжками, в січні 945 року ув'язнив їх та став самодержцем, а родина Фоків та воєначальник Іван Циміскес дійшли до великого значення в державі.

Імператор Константин VII використав спір між Альбериком і Гуґом та поширив візантійські впливи в Італії.

Про папу Степана IX можна сказати, що він, як і його безпосередні попередники, не мав великого впливу на хід подій у Римі ані в Італії, аж до своєї смерти в жовтні 942 року.

<sup>58</sup> Martini Poloni, Chronica, MGH, SS, XXII, pp. 397 seq.

<sup>59</sup> Gregorovius, Rom, VII, p. 633.

<sup>60</sup> Mann, IV, p. 213.

<sup>61</sup> Frodoardi, Historia Remensis Ecclesiae, ad an. 942, MGH, SS, XIII, p. 405 seq.

<sup>62</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>63</sup> Ostrogorsky, pp. 258-259.

<sup>64</sup> Const. Porphyrog., De Caeremoniis Aulae Byzantinae, II:47-48.

## 129. Марін II (942—946).

Римлянин, кардинал-пресвітер церкви Богородиці «Киріяки», обраний на папу 30 жовтня 942 р., як кандидат Альберика. В Папа в границях своїх обмежених можливостей старався зреформувати Церкву. Він затвердив архиспископа Фридриха в Майнцу на становищі Апостольського Вікарія для Німеччини й Франції, дарма, що цей увійшов у конфлікт з Оттом І і пробув якийсь час ув'язнений у манастирі у Фульді. Архиспископ Авґсбургу, св. Ульрих, приходив із паломництвом до Риму, в архиспископ Равенни одержав привілей на якусь посілість біля Феррари.

Марін II присвячував багато уваги внутрішньому відродженню духовенства й чернецтва, уважаючи це одинокою дорогою до відродження Церкви. Вже в тому часі був слідний вплив ченців із Клюні, що ширили реформаторські ідеї св. Ода. Папа лагодив також церкви в місті, <sup>67</sup> а на його монетах видно ім'я св. Петра, його власне й Альберика. Помер у квітні або травні 946 р. Дійшов до нас його образ у єпархіяльному архіві в Тіволі.

# 130. Агапет II (946-955).

Римлянин, був обраний 10 травня 946 р., як кандидат Альберика. За Агапета II авторитет і вплив папи збільшився<sup>68</sup>, бо напр., у спорі Артавда й Гуґа за Реймський престіл папа казав скликати Синод, де головував папський легат, єпископ Бомарзо, що сповняв уряд папського бібліотекаря. Такий самий Синод відбувся в Інгельгаймі (8 червня 948 р.), в приявності Отонна I,<sup>69</sup> і тут знову головував папський леґат Марін.<sup>70</sup> На Синоді в Реймсі Артавд був визнаний законним архиєпископом Реймсу, і це визнання було ще раз підтверджене в Трієрі, але аж по Синоді в Римі (949 р.) Гуґо упокорився перед папою.

Восени 950 року король Італії Льотар був отрусний, а його місце зайняв Адальберт, син Беренґаря, і той ув'язнив Льотареву вдову Аделяйду (квітень 951). 1 Це використав Оттон I і вмішався в італійські справи, як згадується в Житії Матильди, його матері. 2 Він сам оженився з Аделяйдою, вдовою Льотаря та, коронувавшись на короля Італії, забажав стати цісарем і з такою пропозицією вислав до папи Агапета єпископів Майнцу й Хуру в 952 році. Одначе від імени папи відповів Альберик заперечливо й Оттон вернувся до Німеччини, залишивши свого васаля в Італії, а Верону й

<sup>65 &</sup>quot;Electus Marinus PP non audebat adtingere aliquis extra jusso Alberici principi" cf. Mann, IV, p. 218.

<sup>66</sup> Gerardi, Vita Udalbuonis, c. 1, Migne, P. L., 135, pp. 1012 seq.

<sup>67</sup> Baronii, Annales, ad an. 943.

<sup>68</sup> Gregorovius, III, p. 943.
69 Annales Hildenheimenses, ad an. 948, MGH, SS, III, pp. 56, 57.

<sup>70</sup> Labbe, Concilia, IX, p. 624.

<sup>71</sup> Widukindi, Gesta, III:7.

<sup>72</sup> Vita Mathildae, c. 15, Migne, P. L., 135.

Аквілею віддав під управу Генрика з Баварії. 73 На прохання Оттона папа надав палліюм архиєпископові Брунові з Колонії, що був наймололицим братом Оттона.<sup>74</sup> Важливою подією понтифікату Агапета II було прийняття християнства данськими князями Гарольдом і Фроде. 75

Життя горевісного Альберика добігало до кінця. Він, передчуваючи свою близьку смерть, скликав римську аристократію до базиліки св. Петра, і там перед гробом князя Апостолів домігся від них присяги, що по його смерті виберуть на папу його сина, Октавіяна, бо так він сподівався закріпити за своїм родом світську й духовну владу в Римі. 76

На другий рік (955), в грудні, вмер папа Агапет II і був похований у Лятерані між гробами Лева V і Пасхаля II.77

#### 131. Іван XII (955—964).

Октавіян, син Альберика, був кардиналом-дияконом при церкві Богородиці «Киріяки». Обраний аристократією Риму, що додержала обітниці, зложеної його батькові. Цей папа уживав подвійного імени; у світських справах підписувався Октавіян, а в духовних — Іван XII. Його висвята й інтронізація відбулася 16 грудня 955 р. Можна мати застереження до чистоти наміру його батька щодо вибору свого сина на папу, але пляни Божого Провидіння вивели це на вивищення Церкви. Іван XII показав себе добрим папою, а аннали Салерна розказують, що він був великий миролюбець. 78

Найважливішою подією його понтифікату було вислання легатів до Оттона І в 960 році з домаганням прибути до Риму й боронити Церкву, або зректися титулу «Римського Патриція». 79 Оттон прибув до Риму (31 січня 962) і між ним і папою була зроблена умова, яку виясняє слідуючий текст присяги Оттона: «Я, король Оттон, обіцяю тобі, папо Іване, і клянуся Отцем, і Сином, і святим Духом, на животворяще хресне дерево, на мощі святих, що як за Божою волею прийду до Риму, то вивищу Святу Римську Церкву і її Голову, скільки лише стане в мені сил, і ніколи з моєї волі або намови твоє життя не буде загрожене, ані честь, що її маєш. І без твоєї згоди не держатиму в місті Римі жадних нарад, ані видаватиму жадних розпоряджень тобі, чи римлянам. Всяка посілість св. Петра, що прийде в моє посідання, буде тобі повернена. Надаючи будь-кому королівство Італії, я доможуся від нього присяги, щоб він з усіх сил помагав тобі боронити Патримонію св. Петра».80

По зложенні такої присяги, папа коронував Оттона, разом з Аделяйдою, на римського цісаря в базиліці св. Петра (2 лютого 962 р.). Фродоард<sup>81</sup> і

<sup>73</sup> Widukindi, III:9; cf. Thietmari, Chronicon, II:3.

<sup>74</sup> Vita Brunonis, c. 26.

<sup>75</sup> Gesta Danorum, IX, pp. 317 seq; cf. Mann, IV, p. 238. 76 Frodoardi, ad an. 954; cf. Gregorovius, III, p. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Joannis Diaconi, Chronicon Venetum, Migne, P. L., 194, pp. 1551 seq.

<sup>78</sup> Chronicon Salernitanum, in R. I. S., II, p. 280.
79 Translatio S. Epiphanii, c. 2, MGH, SS, IV, p. 248.
80 Bonizo de Sutri, Liber, IV; MGH, Liber in Lite, vol. I, pp. 568 seq.

<sup>81</sup> Frodoardi, ad an. 962.

Дітмар<sup>82</sup> розказують, що на розпорядження Оттона в час коронації над його головою держали меча, що мало бути виявом його недовіря до римлян, головно до римської аристократії. Таким чином було відновлене закідньо-римське цісарство, що одержало назву «Римського Цісарства Німецького Народу»<sup>83</sup>, а доля західнього християнства опинилася в руках людини, що присягнула піднести й шанувати найвищий авторитет папи. Папа із своєї сторони визнав державний авторитет Оттона, а той відновив «Даровизну» Каролінгів грамотою, що зберглася досьогодні,<sup>84</sup> п. н. Privilegium Othonis з 13 лютого 962 р. Вона написана щирозолотими літерами на багряному оксамиті та часто була виставлювана до публічного оглядання при гробі св. Петра. Вона ґарантувала вільне керування Патримонією та вибір папів за канонами Церкви, але вимагалося, щоб кожний новий папа, ще перед своєю інтронізацією, підтверджував світську зверхність цісаря в державі.

З того часу папи поволі здобували назад утрачені права в Патримонії св. Петра. Папа видав цілий ряд превілеїв для церков у Німеччині та була створена Митрополія в Маґдебурґу, що одержала привілей навертати на християнство слов'ян, а навернені були підчинені її юрисдикції. В Першим і найславнішим митрополитом Маґдебурґу був св. Адальберт, бувший Київський єпископ.

В Русі-Україні християнський князь Аскольд був підступно вбитий коло 882 року і невідомо, що сталося з архиєпископом, присланим до Києва з Константинополя. Одно певне, що за князів Олега й Ігоря в Україні переслідування християнства не було, тому можна допустити, що воно поволі розвивалося, але не знаємо, чи по смерті першого архиепископа був до Києва післаний другий. У всякому разі, в часах папів Агапета II та Івана XII, коли в Константинополі патріяршив Теофілакт, а володів Константин VII, — на Русі християнство було, бо в час підписування договору з греками князь Ігор водив частину своєї дружини до церкви св. Іллі присягати на вірність клявзулям договору. Літописець Нестор називає церкву св. Іллі в Києві «соборною церквою», тобто катедрою. 86 З самого тексту договору можна навіть виснувати, що християнство мало перевагу над поганством. Одначе Нестор не згадує, чи був тоді там який єпископ, що відбирав присягу, а тільки описує розвиток подій на Україні по трагічній смерті Ігоря від деревлян та за реґенства св. Ольги, а головно її подорож до Константинополя в 957 р., де вона мала розмови з імператором і патріярхом Поліевктом, що прийшов на місце Теофілакта 3 квітня 956 року. Досі дослідники допускали навіть можливість, що Ольга могла бути хрищена в Кон-

<sup>82</sup> Thiethmari, 1V:32.

<sup>83</sup> Joannis XII PP, Ep. XII: "Nunc vero Dei operante dementia charissimus et christianissimus filius noster Otto... ad defensionem S. Dei Ecclesiae... per nos a b. Petro... susciperet coronam, summam... adiit sedem... in imperatorem cum b. Petri benedictione unximus".

<sup>84</sup> Sickel, VH, E, von, Das Privilegium Otto's I für die römische Kirche, Innsbruck, 1883.

<sup>85</sup> Annalista Saxo, Chronicon, ed. G. Waitz, MGH, SS, VI, pp. 542 seq.

<sup>86</sup> Нагаєвський І., Рівноапостольна св. Ольга, 1955, стор. 11.

стантинополі, але імператор у своїх творах цього не згадує. Також і на основі інших фактів сьогодні приймається, що вона вже була хрищена в Києві в 954—955 р. Є підстави думати, що між іншими справами не останнє місце занимало усамостійнення Української Церкви на взір Болгарії, але видно<sup>87</sup> це не було задовільно розв'язане, бо княгиня Ольга по своєму повороті з Константинополя вислала до короля Оттона I своїх послів із проханням прислати до Києва єпископа. Про те згадують аннали з Гільденгайму88 і Продовжувач Регіона.89

Як уже знаємо, Оттон I ще не був тоді цісарем і не був у близьких взаеминах із папою Іваном XII, бо це сталося аж 962 року. Але він, знаючи про мандат архиепископа Бремену-Гамбурга, Апостольського Вікарія, просив його вислати епископа до Киева. Вибір упав на ченця Лібутія з манастира св. Альбана в Майнцу, але він умер ще заки виїхав до Києва. Тоді архиєпископ Майнцу, Вільгельм, висвятив ченця Адальберта з манастиря св. Максиміна і той рядив Українською Церквою в 961-962 р., але по смерті св. Ольги вернувся до Німеччини, і зайняв місце митрополита в Маґдебурґу, як уже згадано.<sup>90</sup>

Що було причиною цього, — невідомо. Згадується про поганську реакцію Святослава Завойовника, що перебрав у тому році володіння від св. Ольги, своєї матері; могло це бути незнання слов'янських обичаїв і звичаїв, мови Києва, та слов'янського обряду, що вже там закоренився, як кілька років пізніше згадував папа Іван XIII у листі до чеського короля. Могла це бути також зміна в Константинополі по смерті Константина VII (9 вересня 959), де рядив його нездібний син Роман II (959--963), що, бувши одружений із маломоральною Теофано, яка походила з плебейського роду. віддав ведення всіх державних справ евнухові Йосипові Брігнасові. Можливо, що від нього княгиня Ольга сподівалася виторгувати більше, бо безсумнівно, зв'язок із Візантією їй більше промовляв до серця, ніж із «якимись там франками», а Оттон I коронувався на цісаря аж у лютому 962 року.

I коли він покинув Італію, папа Іван XII, з якихось причин, змінив свою політичну концепцію та увійшов у ближчі взаємини із згаданим Адальбертом, а в Римі знову настав непорядок. На другий рік Оттон І знову з'явився в Італії, а папа замкнувся твердині Тіволі з Адальбертом. В час його неприсутности Оттон I скликав Синод у базиліці св. Петра 6 листопада 963, на якому головував Лютпранд із Кремони. І хоч папа загрозив римлянам інтердиктом (забороною виконувати церковні відправи), якби хто з духовних наважився прийняти вибір на антипапу, протонотар Оттона, Лев,

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Там же, стор. 22-24; пор. той же: Кирило..., стор. 165-166. <sup>88</sup> Annales Hild., MGH, SS, III, p. 60. "Venerunt legati Rusciae gentis ad regem Ottonem, et deprecati sunt eum, ut aliquem suorum episcoporum transmitteret, qui eis ostenderet viam veritatis; et professi sunt se velle recedere a paganico ritu, et accipere religionem christianitatis. Et ille consensit deprecationi corum, et transmisit Adalbertum episcopum fide catholicum; ibque per omnia mentiti sunt, sicut postea eventus rei probavit".

<sup>89</sup> Cont. Reginon., ad an. 959, MGH, SS, I, p. 64.

<sup>90</sup> Thiethmari, ad an. 955, ed. Jedlicki, p. 73.

німець, став антипапою і був висвячений 6 грудня 963 р.<sup>91</sup> Пим Оттон поставив проти себе цілу Італію, що збунтувалася, й антипапа Лев мусів утікати, а папа на Синолі (26 лютого 964) відлучив його та уневажнив усі його розпорядження. Папа Іван XII умер 14 травня 964 р.

### 132. Лев VIII (964—965).

По смерті Івана XII римляни обрали кардинала Венедикта і як про те дізнався Оттон I, він знову з'явився в Римі, схопив папу та на суді хотів «здеградувати» його до сану диякона, але Венедикт відмовився від папського престолу, а тому Лева VIII можна вважати законним наслідником Венедикта від липня 964 аж до його смерти в березні 965 р.

Йому приписувано надання цісарям права іменувати папів і єпископів, але документи, на які покликувалися в час затяжного спору про інвеституру, були фальсифікатами. 92 Лев VIII умер 1 березня 965 р. 93

## 133. Венедикт V (964-966).

Римлянин, син Івана з околиці Маркелла; був кардиналом і папським нотарем, а через свою вченість одержав прозвисько «Граматика». 94 Як згадано, Оттон його усунув і вимусив від римлян присягу, що вони визнають Лева VIII,95 а виїжджаючи до Німеччини забрав із собою Венедикта V та замкнув його в манастирі на території архиєпископа Бремену. Адальберта. $^{96}$ Анналіст Дітмар згадує його теплими словами.<sup>97</sup> Венедикт умер у манастирі на засланні 4 липня 966, а згодом, на розпорядження Оттона III, його тлінні останки були перевезені до Риму.

#### 134. Іван XIII (965—972).

Як умер Лев VIII, римляни вислали до Оттона своїх послів, єпископа Маріна з Сутрі й протонотаря Азза, з проханням вернути Венедикта V,98

98 Adami Bremensis, Gesta, II:10: "Cum iam Romanis poscentibus ad Caesare restitui deberet, apud Hammaburg in pace quievit (Benedictus V)".

Mann, IV, pp. 277-78; cf. Hefele, IV, pp. 613 seq.
 Duchesne, II, p. 250; Idem, The Beginning of the Temporal Sovereignty of the Popes, London, 1908, pp. 222 seq; cf. Artaud, op. cit., I, p. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Jaffe, I, p. 469; Hefele, IV, pp. 620-626; cf. Mann, IV, p. 281. 94 Frodoardi, ad an. 965.

<sup>95</sup> Contin. Reginon., ad an. 964, 965. cf. Mag. Adami, Gesta Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum, MGH, VII, II:10.
96 Annales Hilden., ad an. 963.
97 Thiethmari, p. 87: "Romanorum prepotens imperator augustus valentiorem sibi in Christian de la continua del continua de la continua de la continua del continua de la contin

sto dominum apostolicum, nomine Benedictum quem nullus absque Deo iudicare potuit, injuste, ut spero, accusatum, deponi consensit et, quod utinam non fecisset, exilio ad Hammaburg religari praecepit, ut post eucidias iudicabo".

але Оттон знову вислав Лютпранда з Кремони до Риму й цей порадив обрати на папу єпископа Івана з Нарні. Це й сталося, і той був інтронізований 1 жовтня 965 р. Сам він був вихований у Лятеранській школі та працював у папській канцелярії, а від 961 р. виконував чинність папського бібліотекаря.

Іван XIII був сином Івана й Теодори<sup>99</sup> і внуком згаданого Теофілакта, з якого родини вийшов згодом Іван Крещент. 100 Римська аристократія не любила не лише самого Оттона, але й членів родини Теофілакта, тому папа Іван XIII зразу мусів присмиряти своїх опонентів. Проти нього була створена змова і в грудні папу схоплено й ув'язнено в твердині св. Ангела, а звідти переведено в одну з твердинь у Кампанії під опіку графа Радфреда. Папі пощастило втекти до Капуи й по році вигнання, як римляни довідалися про похід Оттона на Рим, запросили папу до міста (осінь 966 р.), але Оттон покарав змовників шибеницею й вигнанням.

В квітні 967 р. на Синоді в Равенні Оттон I віддав те місто під уряд па- $\mathrm{\pi m}^{101}$  а папа ще раз затвердив митрополичі права Маґдебурґу та запросив цісаря до Риму для коронації його сина Оттона II. Одночасно вони заплянували переговори з Константинополем у справі подружжя молодого Оттона з княжною Теофано, донькою Романа II, та пасербицею імператора Никифора Фоки (963—969), що мала б одержати в посагові південну Італію. В тій справі папа Іван XIII писав до Никифора, але в своєму листі назвав Оттона «імператором римлян», а Никифора «імператором греків», з чого останній не був вдоволений. Він заявив послові Лютпрандові з Кремони, що «заки варварський імператор» зачне говорити про подружжя з «порфірородною», хай найперше віддасть «базилєвсові» Равенну й Рим. 102 Дісталося тоді й папі за його «імператора греків». Никифор казав патріярхові утворити окрему Митрополію в Отранто та викоренити дорешти латинський обряд з Апулії й Калябрії. 103 Така була відповідь греків.

Тоді Оттон рушив походом на візантійські посілості та порадив папі створити Митрополію в Беневенто. 104 Тим часом у Константинополі змовники замордували Никифора (10 грудня 969), в чому була замішана його жінка Теофано, матір молодої княжни, — а здібний полководець, Іван Циміскес, що проголосив себе імператором (969—976), відбувши накладену на нього патріярхом Поліевктом покуту, був ним коронований та оженився з Теодотою, донькою Константина VII. Щойно в квітні 972 р. 16-літня Теофано, не донька Романа II, але інша, своячка Циміскеса, була вислана до Італії. Сам папа повінчав її з Оттоном II у базиліці св. Петра. 105 По смерті батька, Оттон II перебрав владу в імперії (973—983), а справи в південній Італії залишилися незмінені.

<sup>99</sup> Duchesne, II, pp. 252-54. 100 Mann, IV, p. 285.

 <sup>101</sup> Cont. Reginon., ad an. 967.
 102 Liutprandi, De Legatione Constantinopolitana, MGH, SS, III, pp. 347-863.

<sup>108</sup> Ibidem, c. 62.

<sup>104</sup> Muratori, ad an. 969; cf. Ostrogorsky, p. 260.

<sup>105</sup> Widukindi, Gesta, III:73; cf. Annales Hild., ad an. 972.

Візантія була занадто зайнята великою загрозою зі сторони Київського князя Святослава Завойовника, який зайняв Болгарію і грозив зайняттям Константинополя. В 971 році Іван Циміскес рушив походом на Болгарію з могутньою армією, що йшла сушею й від сторони моря. Він зайняв болгарську столицю Преслав і обляг Доростол, де замкнувся Святослав. По довгій облозі Святослав був змушений підписати мир. У поворотній дорозі до Києва печеніги напали на Святослава біля Дніпрових порогів, і там він поляг у рукопашній боротьбі, не здійснивши мрії свого життя. 106 Циміскес забрав болгарського князя Бориса як закладника до Константинополя, а Болгарський патріярхат скасував.

Це сходиться хронологічно з іншою подією: чеський аналіст Косма з Праги, описуючи заснування єпископства в Празі, згадує буллу папи Івана XIII до князя Болеслава II, в якій папа домагається підшукати кандидата на єпископа, який знав би латинську мову і «не належав до руської чи болгарської секти». Ця записка інтересна, бо говорить про існування християнства в Русі-Україні у слов'янському обряді, що розвивалося там ще в часах до св. Володимира. Нехіть папи Івана XIII до віднови слов'янського обряду в Чехії, мабуть, мала тісний зв'язок із намаганням греків згеленізувати цілу південну Італію. Першим єпископом Праги став монах Дітмар із Саксонії, що знав досконало слов'янську мову. Тому, що його висвятив архиєпископ Майнцу, Прага довгий час належала до тієї Митрополії. 107

Папа утворив також єпископство в Познані, але вилучив його з-під юрисдикції Маґдебургу, не зважаючи на протести Оттона, та німецької ієрархії. Папа вмер 6 вересня 972 р., а на його гробі збереглася епітафія, де говориться, що там спочивають кості папи Івана, де сам Пастир бажав їх зложити по своїй смерті. Милістю Божою і заслугами св. Павла, звільнений з оков смерти, пішов до неба радуватися щастям святих. А ти, що побожно читаєш цей напис, моли Христа, що своєю кров'ю відкупив світ, і подається, що він управляв Церквою сім років. 108

### 135. Венедикт VI (972—974).

Римлянин, син Гільдебранда; кардинал-диякон при церкві св. Теодора на Палятині. Обраний зараз по смерті Івана XIII, а висвятні урочистості відбулися аж 19 січня 973 р. через очікування на відповідь цісаря. 109

У час його понтифікату єпископ Пілігрим, що трудився місійною працею між мадярами, писав до нього в справі відновлення Митрополії в Лорх, 110

<sup>106</sup> Dölger F., Die Chronologie des grossen Feldzuges des Kaisers Johannes Tsymiskes gegen die Russen, Byz. 32 (1932), pp. 27 seq.

<sup>107</sup> Cosmae Pragensis, Chronicon, I:22; MGH, SS, II, (1923); cf. Annalista Saxo, ad an. 967; Biclowski, MPH, III, p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Duchesne, II, p. 254.

<sup>109</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>110</sup> Codex diplomaticus et epistolarius regni Bohemiae, Ep. 33, 1907.

натякаючи на єретиків у тих сторонах та просячи докладніших вказівок. Тут, здається, не йшлося про єретиків, але про християн слов'янського обряду, що колись належали до Митрополії св. Методія. Відповідь папи Венедикта VI (або Венедикта VII) без дати й підпису уважається фалсифікатом. 111

В Німеччині проти 18-літнього Оттона II виступив князь Генрик із Баварії, і це замішання використав у Римі Іван Крещент, з родини Теофілакта, та висунув антипапу диякона Боніфата-Франка, замкнувши папу Венедикта VI в твердині св. Ангела. Посол Оттонів, граф Сікко, зажадав звільнення папи, але папа вмер несподівано в тюрмі з трагічних причин, мабуть, у наслідок тортур. 112 Сам Крещент, спричинник усього, постригся в ченці в манастирі св. Олексія на Авентині і там умер, покутуючи за свій вчинок.

Тут замітимо, що в деяких пам'ятках по цьому папі йде папа Домн II, але цю справу вияснюється тим, що сучасники звали його наслідника «Домінус де Сутрі», а пізніше перепищики пропустили слова «де Сутрі», залишивши «Домінус-Домнус». Такого папи не було в тому часі і ніде не знайдено його гробу. 113

## 136. Венедикт VII (974-983).

Римлянин, син Давида, був єпископом у Сутрі і з цього посту був обраний римлянами й піддержаний цісарським послом, та інтронізований у жовтні 974 р.  $^{114}$  І цим разом антипапа Боніфат-Франко вдерся до Риму зі своїми людьми й при цій нагоді захопив державний скарб у свої руки та втік із ним до Константинополя, за що був відлучений на Синоді в Римі на початку 975 року. $^{115}$ 

Оттон II восени 980 року прибув до Італії зі своєю матірю Аделяйдою, жінкою Теофано та сином Оттоном III. Під час його перебування в Римі, відбувся Синод у Лятерані (981 р.), що заборонив наділювання духовних посад дорогою симонії (за плату), а коли б єпископ відмовився висвятити вбогого кандидата, то той мав право звертатися до папи.

Оттон II рушив у похід до південної Італії, з наміром підкорити греків, а звідти вибрався на північ, бо задумував також присмирити Венецію. У Вероні відбувся Сойм (983 р.), на якому його чотирилітний син, Оттон III, був визнаний його наслідником. Небаром потім, 10 липня 983 р., умер несподівано папа Венедикт VII, 116 а Оттон іменував його наслідника, але сам

Benedicti VII PP, Ep. I, in Migne, P. L., 137.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Chronicon, in Muratori, IX, "Benedictus VI strangulatus fuit nocte natalis a Cynthio Stephani"; cf. Mann, IV, p. 311.

<sup>113</sup> Duchesne, II, pp. XVIII, 256.

<sup>114</sup> Ibidem, p. 257.

<sup>115</sup> Gerberti Ep. in Mann, IV, p. 318; cf. Hefele, IV, pp. 633 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Duchesne, II, pp. 258 seq.

Оттон захворів на дезинтерію, що шаліла тоді в Римі, і в силі віку вмер несподівано (7 грудня 983), залишивши молоду вдову та малого сина, Оттона  $III.^{117}$ 

# 137. Іван XIV (983—984).

Петро Канепанова (подекуди Каневанова) був єпископом Павії, а від 978 р. сповняв чинність цісарського канцлера і був довіреним мужем Оттона ІІ, та їздив з його доручення по різних справах до Риму. Він був обраний під кінець 983 р. і при інтронізації прийняв ім'я Івана XIV.

Оттон II умер в палаті біля базиліки св. Петра<sup>118</sup>, розділивши перед смертю все своє особисте майно на чотири части: церквам, убогим, своїй сестрі Матильді, що була ігуменею в Кведлінбургу, та своєму військові. Він умер, висповідавшись перед папою Іваном XIV, і був похований у базиліці св. Петра біля ораторії Пр. Богородиці й ще сьогодні в старовинному склепі від східньої сторони є саркофаг із його мощами.

Залишився цікавий лист папи до архиєпископа Сіпонту й Беневенту, з нагоди надання йому палліюма, в якому папа писав: «Пастирі готові провадити свою череду в день і в ночі й зносити спеку й холод, та ніколи не переставати її доглядати й пильнувати, щоб розбіглася або хижі звірі її не розхапали; і ми, Пастирі людей, як не будемо пильнувати своєї череди з любов'ю і страхом, то глядім, щоб наше занедбання не осудив колись Найвищий Пастир. І що вища наша почесть, то нижча буде наше місце по смерті... Хай же твоє життя буде законом для вірних, бо їх поступ залежить від твого прикладу, щоб по скінченні твоїх днів ти міг спокійно сказати: моє серце не загоріло добробутом, ані не змаліло невдачами. Хай добро чинить тебе покірним, а лихо знайде терплячим». 119

Так папа Іван XIV розумів свій найвищий пост у Церкві й такого вимагав від підлеглих собі єпископів. Може й це високе розуміння свого посту стало причиною його особистої трагедії й смерти. Смерть його покровителя й особистого приятеля, Оттона II, викликала заворушення в Римі, знову очолене згаданим Боніфатом-Франком, що скоро приїхав із Константинополя до Риму. Провізантійська партія аристократів ув'язнила папу в квітні 984 р. в твердині св. Ангела, де він умер 20 серпня того ж року. 120

Тепер знову заявив свої претенсії Боніфат VII (Франко), але й він у липні 985 р. згинув з рук своїх колишніх прихильників. В модерних часах його вважається узурпатором, але по смерті Івана XIV він був у Римі визнаваний, бодай своїми прихильниками, між якими було чимало духов-

<sup>117</sup> Vita S. Adalberti Pragensis, cap. 8, in Migne, P. L., v. 137.

<sup>118</sup> Thiethmari, III:5.

<sup>119</sup> Joannis XIV PP, Ep. in Migne, P. L., v. 137, p. 357.

<sup>120</sup> Gerberti Ep. nr. XL (Nov. 984); cf. Historia Farfensis, MGH, SS, XI, p. 573: "Ibique infirmitatem et famis inopiam per III menses acriter sustinuit ac mortuus est et, ut feritur, occisus"; cf. Duchesne, II, p. 259.

них. 121 виних і нижчих. Він рядив Церквою від вересня 984 до липня 985 р. і в тому часі в місті панував нелад і терор, серед якого він згинув трагічно.<sup>122</sup>

#### Іван XV (985-996). 138.

Римлянин, син пресвітера Лева; сповняв чинність кардинала-пресвітера при церкві св. Віталія, і на цьому пості був обраний у серпні на папу, але самим духовенством без впливу аристократії й світської влади. За нього до великого значення в Римі дійшов Іван Крещент, званий Нументаном, що прийняв титул Патриція та зачав безмилосердно гнобити Церкву й папу. 123

В час його понтифікату настав затяжний спір за престіл у Реймсі, де король Гвідон Капет усунув єпископа Арнульфа, що був небожем льотаринґського князя Карла, і хоч папа післав йому в 988 році палліюм. По його усуненні князь Карло рушив походом на Реймс та здобув його, а Арнульф прилучився до нього. Тепер Гвідон зажадав від папи підтвердження усунення з єпископства Арнульфа, 124 а прогнавши Карла з Реймсу, скликав туди Синод у квітні 991 р. і на ньому усунення Арнульфа було підтверджене, а на його наслідника був обраний Герберт (згодом папа Силвестер II). Арнульф поскаржився до папи Івана XV, що закликав обидві сторони прибути до Риму, або розглянути ще раз справу на ширшому Синоді. 125 Папа вислав на Синод леґата Лева, що був ігуменом у манастирі св. Боніфата. Синод відбувся в Мусоні (червень 995 р.) та оправдав Арнульфа, а Герберт був змушений звільнити його престіл. Цю постанову затвердив інший Синод у Реймсі (жовтень 996 р.) і по ньому Ґерберт виїхав до Маґдебурґу та став найближчим дорадником Оттона III, який іменував його архиепископом Равенни (998 р.), порозумівшись попереду з папою Іваном XV.

Теофано, що була регенткою держави від імени малолітнього сина, на візвання папи при кінці 989 р. відбула похід до Італії, зайняла ціле Римське князівство й місто Рим<sup>126</sup> та підкорила тиранську партію Крещента. Саме тоді прийшов до Риму св. Войтіх-Адальберт, єпископ Праги (від 983 р.), що покинув своє стадо, <sup>127</sup> бо, як говориться в його Житії, його вірні жили в поліґамії, пресвітери були жонаті, а жиди купували забагато невільників. 128 Він просив у папи дозволу постригтися в ченці й такий дозвіл одер-

 <sup>121</sup> Gregorovius, Rom, III, pp. 363, 369, 381-83, 398.
 122 Duchesne, II, p. 257: "In tanto eum hodio habuerunt sui ut post mortem ejius cederent eum et lanceis vulnerarent atque per pedes traherunt..."; cf. Annales Einsiedlenses, MGH, SS, III, p. 143: "Post quem Bonifacius sedem sanctam injuste usurpavit, eodemque anno vitam interemptus finivit". cf. Jaffe, I, p. 66; cf. Hefele, IV, pp. 632 seq.

<sup>123</sup> Bonizo e Sutri, Lib. decret., VI, ed. Mai, Nova Taptr. Bibl., III, p. 45.

 <sup>124</sup> Mann, IV, p. 253.
 125 Labbe, IX, p. 743.
 126 Annales Hildenh., ad an. 989. MGH, III, p. 68.

<sup>127</sup> Vita S. Adalberti Prag., cap. I, in MGH, SS, IV.

<sup>128</sup> Ibidem, cap. 12.

жав, 129 а Теофано дала йому гроші на подорож до Святої Землі. Їдучи туди, він зайшов на Монте Кассіно, а звідти до грецького манастиря, де жив св. Ніль, який завернув його до Риму і тут св. Войтіх вступив до манастиря. 130 Тим часом, князь Болеслав просив папу завернути св. Войтіха до Праги, що й сталося 989 р., але в 995 р. його бачимо знову в Римі. І, коли він цим разом вернувся до Праги, його там уже не прийняли. Папа іменував св. Войтіха архиєпископом Ґнезна і він, проповідуючи Слово Боже поганам над Балтикою, згинув мученичою смертю в 997 році.

Ми подали докладнішу відомість про нього, бо залишалася записка в одному манускрипті, Житія св. Кирила і Методія з XIV ст., де кажеться, що «Войтіх отверже роускую грамоту». 131 Можна здогадуватися, що непорозуміння св. Войтіха в Празі мало тісний звязок із його намаганням усунути слов'янський обряд із Чехії. Така можливість стає більше правдоподібною, як візьмемо на увагу факт, що саме в тих часах польський князь Болеслав Хоробрий узявся також за викорінювання того самого обряду. Сьогодні не підлягає вже сумніву, що за Болеслава Хороброго й також по ньому в Польщі існувала подвійна ієрархія: стара слов'янська, та нова латинська.<sup>132</sup>

Регентка Теофано вмерла в 991 р., а в Римі партія Крещента знову захопила всю владу в свої руки, так що папа Іван XV мусів утікати до маркіза Тосканії, Гуґа, в 995 році і звідти вислав до Оттона III леґатів із домаганням звільнити Рим від тиранії Крещентів, <sup>133</sup> але Крещенти запросили папу до міста ще заки Оттон прибув до Італії (996 р.). 134

За папи Івана XV в Лятерані відбулася офіційна канонізація св. Ульріха, єпископа Авґсбурґу (973), і про те папа повідомив вірних окремою енциклікою. 135 Також із тих часів походить один важливий документ, т. зв. «Даґоме Юдекс», що стверджує перебрання польського князівства Мєшка І під опіку св. Петра. Він був опублікований під кінець ХІ ст. в збірці канонів кардинала Деусдедіта. <sup>136</sup> Документ цікавий для нас тим, що докладно визначає кордони польського князівства наприкінці Х ст., і за ним границі Київської Руси-України сягали аж до самого Кракова. 137

<sup>129</sup> Ibidem, cap. 13.

<sup>130</sup> Joannis XV PP, Ep. III (Feb. 993).

<sup>131</sup> Bielowski, MPH, I, p. 90; пор. Нагаєвський, Кирило, стор. 121, 166.

<sup>132</sup> Bielowski, I, p. 509; nop. Нагаевський, Із'яслав, Йорктон, 1958. 133 Annales Quedlinburgenses, MGH, III, p. 74. 134 Annales Altheimenses, (Majores), ad an. 996.

<sup>135</sup> Vita S. Adalberti, cap. 16.

136 Deusdediti Presbyteri Cardinalis, Collectio Canonum, Venetiae, 1869; cf. Die Kanoneversammlung des Kardinals Deusdedit, Paderborn, 1905, ed. Wolf von Glanvell, p. 359: "Item
in alio tomo fub Joanne XV papa Dagome iudex et Ote senatrix et filii eorum Misica et Lambertus, nescio cuius gentis homines, puto autem Sardos fuisse, quoniam ipsi a IV iudicibus reguntur, leguntur b. Petro contulisse unam civitatem in integro quae vocatur Schinesne, cum omnibus suis pertinentiis infra hos affines, sicuti incipit a primo latere longum mare, fine Bruzze usque in locum qui dicitur Russe extendente usque in Craccoa et ab ipsa Craccoa usque ad flumen Oddere in locum, qui dicitur Alemure usque in terram Milze, et a fine Milze recte intra Oddere, et exinde ducente iuxta flumen Oddera usque in praedictam civitatem Schinesne".

<sup>187</sup> Bielowski, MPH, I, p. 148; cf. Dvornik, F., The Making of Central and Eastern Europe, p. 318.

На тлі представлених подій в Европі краще можна зрозуміти вагу великого історичного діла, що його доконав Рівноапостольний св. Володимир у 988—89 роках: проголошення християнства державною вірою Руси-України.

Це сталося на четвертому році понтифікату Івана XV і на дванадцятому році патріяршества Миколи II Хризоберґа в Константинополі. В Німеччині рядила грекиня Теофано, а імператором у Візантії був Василь II, званий Болгаро-вбивником (976—1025 р.), що підніс значення імперії на небувалу висоту, так що його володіння порівнюють дослідники до часів Юстиніяна I.

По смерті Івана Циміскеса (10 січня 976 р.), офіційно управа держави перейшла на синів імператора Романа II, Константина VIII і Василя II. Одначе щойно по перемозі над Бардасом Фокою в 985 році Василь ІІ став самодержцем. Першою важливою подією його володіння був його похід проти Болгар у 986 році, бо цар Самуїл (Самійло) зреорганізував занепалу державу, створивши її центр у Переспі, згодом переніс його до Охриди, і там відновив патріярхат, скасований Іваном Циміскесом. Цей похід був невдалий для Василя II, і цю обставину використала візантійська аристократія, а усунений Бардас Фокас збунтувався й проголосив себе імператором (15 серпня 987 р.). Він, зібравши сильну армію, рушив із Малої Азії на Константинопіль (988 р.) з метою здетронізувати Василя ІІ, що опинився в дуже критичному положенні. На весні того року Василь II звернувся з проханням до Київського князя, Володимира Великого, дати йому поміч. Володимир Великий вислав йому 6 000 своєї дружини і Бардас Фокас був побитий у битвах під Хризополісом та Абидосом, і вмер на удар серця. В нагороду за поміч Василь II обіцяв Володимирові дати свою «порфірородну» сестру Анну за жінку, але як він прийме хрищення. Це вперше на протязі довгої історії Візантійської імперії «порфірородна» княжна мала вийти заміж за «варварського володаря», а тому Василь II по своїх звитягах відмовився це зробити. Тепер Володимир постановив силою здобути своє право. Він, перш за все, вчинив наїзд на грецькі провінції в Криму та здобув кріпость Херсонес (літо 989 р.), і це переконало Василя ІІ. Він вислав Анну з митрополитом Теофілактом із Себастії, а Володимир охрестився і тоді відбувся їхній шлюб. 138

З досі сказаного видно, що діяльність папи Івана XV включала народи слов'янської раси. Безсумнівно, до нього мусіла дійти вістка про заходи св. Володимира охрестити себе й своїх ще нехрещених піданних. У Римі ще пам'ятали про висвячення двох єпископів латинського обряду для Києва в часи св. Ольги, тому не могли дивитися байдуже на заходи її унука. І коли він рушив походом проти греків у 988 році і влітку 989 р. зайняв Херсонес, то, як оповідає Ніконівський Літопис, «придоща посли із Рима от папи і мощі принесоша», а під 991 роком цей літопис каже: «Того же літа придоша ко Володимеру посли із Рима отъ папи съ любовію і честію» 139. Не ви-

<sup>138</sup> Honigmann, E., Studien in Slavic Church History, B, 17 (1944-45), pp. 128 seq; cf. Ostrogorsky, p. 270.

<sup>139</sup> Нік. Літ., ПСРЛ, IX, стор. 57, 64; пор. Степенная Книга царскаго родословія, ПСРЛ, XXI, стор. 103, 127.

ключене, що папські леґати були вислані в порозумінні з реґенткою Теофано, бо саме в 989 р. вона відбувала свій воєнний похід до Італії для присмирення партії Крещента. І щойно по її смерті 991 р. реґенство перейшло в руки бабуні Оттона III, Аделяйди, аж доки він не дійшов до повноліття.

Цікаво, що Повість Временних Літ під 994 роком має записку, що саме тоді вернули Володимирові посли з Риму до Києва. 140 Зовсім можливо, що цей пожвавлений рух між Києвом і Римом був наслідком старання св. Володимира оснувати в Києві патріярхат, навзір відновленого патріярхату в Охриді болгарським царем Самуїлом у 987 році. Така думка підтверджується обставиною, що св. Володимир не прийняв до Києва митрополита Теофілакта з Себастії, що прибув туди разом з Анною, а українські пам'ятки навіть про нього не згадують, а радше про Анастаса (Настаса), архиєпископа Херсонесу, якого Володимир привіз із собою до Києва, та поставив у своїй Десятинній церкві, що стала його катедрою. Ніконівський Список під 992 роком подає таку вістку: «Того же літа поставиль Леонть митрополить Києвский и всея Руси Чернигову епископа Неофита, а вь Ростовь постави епископа Феодора, а вь Володимерь (Волинський — І. Н.) Стефана, а вь Белград Никиту...»

З цієї записки виходить, що в Києві вже був тоді митрополит Леонтій і що творення українських єпархій-суфраганів припадає на 991/992 роки. Тут треба би ще додати Перемиську єпархію, якої території належали колись до Великоморавської митрополії св. Методія й, дуже імовірно, вона могла бути заснована ще за його життя. На жаль, на це не маємо позитивних доказів в джерелах.

Можна думати, що митрополит Леонтій був греком, присланим до Києва проти волі св. Володимира й тому не був ним радо бачений, бо князь не лише що віддав Десятинну церкву під опіку Анастасія з Корсуня, але й нав'язав стосунки з Римом, як уже згадано. Як довго владичив митрополит Леонтій в Києві, — невідомо.

Інша записка Ніконівського Списка під 1008 роком каже: «Митрополит Иоан постави церковь камену вь Киеве святихь апостоль Петра и Павла. И вь Переяславли постави церковь камену Воздвиженье честного хреста». Чи митрополит Іван був також греком, чи болгарином, літопис не згадує. Також невідомо, чи це той самий митрополит Іван, про якого згадують наші пам'ятники по 1018 р. В усякому разі, є історичним фактом, що св. Володимир Великий проголосивши християнську релігію вірою Української Держави, подбав про заснування Митрополії в Києві і старався виєднати для свого Первоієрарха патріярші права, хоч Константинопіль не пішов йому в усьому наруку.

З переговорів Києва із Римом аж до смерти папи Івана (квітень 996 р.)<sup>141</sup> нічого не вийшло. Треба сумніватися, чи Рим Крещента, що гнобив Церкву й папу, зробив додатнє враження на Володимирових послів. Сильна тоді

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Пов. Врем. Літ, до року 994, вид. Лихачев, II, стор. 348.

<sup>141</sup> Vita S. Adalberti, cap. 21; Amalricus Augerius, Mratori, R. I. S., SS, III, p. 2.

Візантія Василя II, Володимирового шурина, тягнула його до себе більше. Що Візантія розуміла вагу моменту, вказує факт, що серед почту княгині Анни був ше й митрополит Ефесу та єпарх Антіохії, які здається, передали Володимирові корону та королівські відзнаки, про що згадаємо на іншому місці.

### 139. Григор V (996—999).

Ше до смерти Івана XV, Оттон III побував в Італії 142 і Свято Пасхи відбув у Павії, а в Равенні прибули до нього посланці з Риму від Сенату, що запрошували його прибути до міста та іменувати кандидата на нового папу. Він іменував 25-літнього Гуґа-Бруна, сина князя Каринтії та внука Оттона І. Його вибір був доконаний у Римі, там його висвячено й інтронізовано (3 травня) як папу Григора V.143

21 травня 996 р. папа коронував 15-літнього Оттона III на цісаря, і той узяв участь в Синоді (25 травня), де Арнульф іще раз був затверджений на престолі в Реймсі, 144 а сам папа Григор V висвятив єпископа Герлуіна для Камбраї, бо через Реймський спір це єпископство було незайняте. 145 На цьому Синоді був також осуджений Крещент, але на прохання папи Оттон випустив його на свободу й сам вернувся до Німеччини.<sup>146</sup> Одначе навесні 997 року Крещент знову викликав у Римі заворушення проти папи, і останній мусів утікати до Павії, де на Синоді Крещент був ще раз відлучений, а кожний духовний, що дав би себе обрати на антипапу був наперед анатемований. На Синоді було ще раз оправдано архиєпископа Арнульфа та осуджено французького короля Роберта II за те, що він вступив у незаконне подружжя з Бертою, яку мусів відпустити.<sup>147</sup> Пригадаємо, що по цьому Синоді архиєпископ Герберт, протикандидат Арнульфа, виїхав на стало до свого учня Оттона III, але вже на другий рік папа Григор V іменував його архиєпископом Равенни, що була другим престолом по Римові в цілій Італії.<sup>148</sup>

Тим часом Крещент таки довів до вибору єпископа П'яченци, Івана Філяґата, грека, довіреного дорадника Теофано і хресного батька Оттона III, що був його послом до Константинополя для переговорів у справі подруж-

<sup>142</sup> Thietmari, lib. IV, cap. 18 (ed. Jedlicki), pp. 179-81: "Rex autem natale Domini in Colonia fuit et pacificatis omnibus in his regionibus ad Italiam diu desideratus perrexit et urbe Pavia paschale peregit festum. Dehinc Romam veniens gloriose nepotem suum Brunonem, Ottonis filium ducis, in loco Joannis papae nuper defuncti cum omnum laude praesertium statuit; in accessione Christi que tunc duodecimo Kalendas Junii anno etatis sue quinto decimo regni autem tertiodecimo indictione octava ad codem unctionem imperialem percepit et advocatus ecclesiae sancti Petri efficitur".

<sup>143</sup> Ibidem, loc. cit. 144 Mann, IV, p. 394; cf. Hefele, IV, pp. 648 seq. 145 Gregorii V PP, Ep. II, MGH, SS, VII.

<sup>146</sup> Annales Hildenh., ad an. 996.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Annales Quedlinburgenses, ad an. 997. MGH, III, pp. 74 seq.

<sup>148</sup> Mann, IV, pp. 408-409.

жя з грецькою княжною. 149 Він прийняв ім'я Івана XVI. Григор V і цісар посилали до Риму своїх послів із пересторогою, але Крещент їх ув'язнив. 150 Не помагали умовляння св. Ніла, також грека, що жив тоді в Римі. Наприкінці 997 року Оттон рушив на Рим. 151 Крещент замкнувся в твердині (фортеці) св. Ангела, а Іван XVI в іншій твердині поза містом. 152 Перелякані римляни схопили Івана XVI, відрізали йому носа й вуха, вирвали язика та повиколювали очі, і в такому жалюгідному стані привезли до Риму і стали там дожидати приїзду цісаря.

У Римі прийшов до Оттона св. Ніл із проханням передати в його опіку нещасного Івана XVI<sup>153</sup>, але той наказав возити осліпленого антипапу вулицями міста в подраній одежі на ослі та заслав його потім до манастиря в Фульді, де той і помер 1013 року<sup>154</sup>. З листа візантійського посла Лева, що був тоді в Римі, довідуємося, що всі ті жорстокості над Іваном XVI учинили римляни, а св. Ніл, ображений відмовою Оттона, покинув Рим і заснував собі інший манастир у Ґротта Ферраті. Марграф Екгард з Майсену здобув твердиню св. Ангела і відрубав голову Крещентові і дванадцятьом його помічникам, а їхні тіла висіли догори ногами на Монте Маріо (або Ґавдіо) на пострах римлянам<sup>155</sup>. Це сталося 29 квітня 998 року. Сам Оттон III вибрався до південної Італії для упорядкування тамошніх відносин, а тим часом, папа Григор V, бувши 27 років віком, занедужав на малярію і вмер 18 лютого 999 року та був похований у базиліці св. Петра біля гробу папи Пелагія. Його епітафія славить його ревність і милосердя, та підносить обставину, що він проповідував Слово Боже трьома мовами. 156

## 140. Сильвестер II (999—1003).

Оттон іменував свого вчителя, архиєпископа Ґерберта з Равенни, на наслідника Григора V, і він був формально обраний у Римі в квітні 999 року та прийняв ім'я Сильвестра II, бо вважав Оттона рівним Константинові Великому, в якого часах був папа Сильвестер І. Це вперше в історії папства папою став син французького народу, уроджений в убогій родині в Аквітанії. Він своїми великими здібностями і працею здобув собі велике знання, так що вважався своїми сучасниками найбільшим ученим. Свою по-

<sup>149</sup> Annales Hildenh., ad an. 995.

Annales Quedlinb., ad an. 997.
 Annales Hildenh., ad an. 997, MGH, III, p. 91: "... ut Romanorum sentinam purgaret".
 Joannis Diaconi, Chronicon Venetum, ed. Monticolo, p. 155: "Johannes procul a Ro-

<sup>152</sup> Joannis Diaconi, Chronicon Venetum, ed. Monticolo, p. 155: "Johannes procul a Roma inexpugnabilem turrim intravit".

153 Vita S. Nili con 13 (or 89-90); of Manaci S. Nilo di Calabria Napoli 1892 p. 344

<sup>155</sup> Vita S. Nili, cap. 13 (nr. 89-90); cf. Manasi, S. Nilo di Calabria, Napoli, 1892, p. 344.
154 Annales Necr. Fuldenses, MGH, SS, XIII: "4 Non. Aprilis Grecus Johannes viam universalae carnis ingressus est".

universalae carnis ingressus est".

155 Thiethmari, IV:21; cf. Joannis Diaconi: "Johannem Crescencium veniam miserabili voce adclamantem in summitate, ut ab omnibus videretur, docolaverunt; et projecto tellure, aliis, quibus evadendi facultas defuit, simili poena in monte imperiali decreto suspensi sunt".

156 Thiethmari, IV:27; cf. Vita S. Nili, cap. 91.

чаткову науку побирав у манастирській школі Венедиктинів в Оріляк. а згодом у Барсельоні студіював математику й природознавство в арабських учителів. Богослов'я вчився від єпископа Гатта і з ним приїхав уперше до Риму за папи Івана XIII, який поручив його на службу Оттонові I, а останній вислав Герберта до Реймсу в ролі учителя при катедральній школі, і звідти він їздив до Равенни й Маґдебурґу на диспути, якими здобув собі славу найбільшого вченого свого покоління.

Оттон II іменував його ігуменом у Баббіо, але він скоро вернувся до Реймсу й займався наукою, та допоміг Гуґові Капетові засісти на королівському троні. По смерті архиєпископа Адальберта (988 р.) його наслідником у Реймсі став Арнульф, син короля Льотаря. Його запідозрено в зраді короля й скинуто з престолу (991 р.), а Герберт став його наслідником. Одначе, як уже обговорено, Арнульф був оправданий, а Герберт був іменований згодом на архиепископа Равени, де його застала номінація на папу, без його старання й відома.

Оттон гостював тоді у св. Ніла й особисто прибув до Риму на інтронізаційне торжество. І мабуть у той час у його голові народилася ідея відродження однієї християнської держави в Европі, як сам він згадує в своїй грамоті від жовтня 999 р.<sup>157</sup> Ці пляни відродження держави західнього християнства він перейняв від свого виховника, а тепер папи Сильвестра II. Він мав також намір жити в Римі, бо так підписав свого едикта: «Імператор римлян, Август, Консул Сенату і римського народу» 158. Він також зачав організувати свій двір на візантійський лад, напр., установив сімох суддів з-поміж духовенства, а ті мали коронувати імператорів і разом із духовенством Риму обирати папів та належати до імператорської ради.

Одначе ще того самого року він вернувся до Німеччини, а в 1000-ому році бачимо його в Ґнезні, де він іменував архиєпископом Ґавденція, брата св. Адальберта, і підпорядкував йому єпископства: Кольберг, Краків і Бреслав.<sup>159</sup> Пізніша вістка зв'язувала з тим перебуванням Оттона в Ґнєзні коронацію Болеслава Хороброго на короля,<sup>160</sup> але цього не знаходимо в Дітмаря, Оттонового біографа. Також св. Петро Даміян в своєму «Житії св. Ромуальда» згадує, що князь Болеслав ще в час Генрика II не мав корони, а лише клопотався в Римі «щоб одержати діядему» 161. Він каже, що Оттон просив св. Ромуальда вислати до Польщі місіонерів, і тільки два охочі по сімох роках вивчання слов'янської мови виїхали до Польщі<sup>162</sup>. І саме їх обох вислав Болеслав із дарами до папи й проханням про надання йому корони, але це вже було в час папи Івана XVI (XVII) і невідомо, чи вона була вислана. Аннали з Кведлінбургу подають вістку<sup>163</sup>, що «Болеслав,

<sup>157</sup> Muratori, R. I. S., SS, II (2), p. 493: "Notum esse volumus, qualiter nos quodam die Romam e-xeuntes pro restituenda Republica".

<sup>169</sup> Ibidem p. 496.
150 Thiethmari, IV:28.
160 Miracula S. Adalberti, Migne, P. L., v. 137; cf. Galli Anonymi, Cronica et Gesta Ducum sive Principum Polonorum, ed. Maleczynski, Kraków, 1952, p. 20. 161 S. Petri Damiani, Vita S. Romualdi, MGH, SS, IV, cap. 28.

<sup>162</sup> Ibidem, loc. cit.: "Summae Sedis antistiti praedicandi licentiam petunt". 163 Annales Quedlinb., ad an. 1025; cf. Annales Corbienses, ad an. 1025.

почувши про смерть цісаря Оттона, сам безстидно себе помазав і коронував», але його наслідник Мешко не мав снаги продовжувати претенсій батька, бо цісарем став войовничий Конрад I, що поділив Польське князівство на три частини. 164 Завважимо, що в XI ст. папа Григор VII титулує Болеслава II «дуксом» 165, отже ще тоді коронування в Польщі не мало традиції, як це підтверджують ще й інші пам'ятки. 166 Німці, що мали вплив у Римі, не поспішали піднести престиж Польщі, яку вважали своїм васальством.

Інакше справа малася з Мадярщиною, де князь Ваїк-Степан реорганізував свою Церкву на латинський лад. Він просив у папи Сильвестра II корони<sup>167</sup>, а його посли були в Римі в 1000-ому році. Вони одержали бажану корону й повноваження установляти ієрархію. 168 В «Житії св. Степана» згадується, що він був коронований на другий рік, але єпископ Гартвіґ, автор іншої версії його «Житія» 169, написаної в час короля Коломана (1095— 1114) та ще в одних анналах<sup>170</sup> говориться, що він був коронований таки в 1000-ому році. Папа Сильвестер дав королеві Степанові особистий титул «Апостольського короля», разом із превілеєм утворювати нові єпископства, як це підтверджується в листі папи Урбана II.<sup>171</sup> Хоч інші мадярські королі мали претенсії до того титулу, то щойно папа Климент XIII у 1758 р., покликуючись на згаданий привілей св. Степана, дав мадярським королям право уживати його. 172 Завважимо, що булля папи Силвестра, на яку покликалися мадярські королі, була фальсифікатом з XVIII ст. 173 Щодо самої корони св. Степана, яку мав би дати папа Силвестер II, то Мадярська Академія Наук у 1880 р. покликала спеціяльну комісію і та видала такий осуд: властива корона є візантійської роботи з образами святих і портретом Михайла VII Дуки, та угорського короля Гейзи (1074—1077); її горішня частина могла бути прислана папою Силвестром II, бо західньої роботи й з латинським написом. Одначе, не можна напевно сказати, що вона дійсно походить із тих часів. 174 Загально приймається наукою, що св. Степан був коронований 15 серпня 1000-го року в Грані (Стригоніюм), а помер 1038 р. і за свою ревність у закріпленні єдности своєї Церкви з Римом був канонізований 1083 року. 175

Опозиція під проводом графа Сабіни була причиною нового походу Оттона до Італії в 1000-ому році, а разом з ним був князь Генрик з Баварії,

<sup>184</sup> Wipo, Gesta Chuonardi, cap. 9, 29; cf. Adami Bremensis, Gesta, II, c. 54: "Fortissimus Caesar Conradus, qui mox Polonos et regem eorum Misingum magna virtute perdomuit, et auxitoresliatores eorum Bohemos ceterosque Sclavorum populos sub tributum misit".

<sup>185</sup> Regesta Gregorii VII PP, II, p. 73.
186 Annales Hildenh., ad an. 1015, MGH, III, p. 94; cf. Thiethmari, VII:16.

<sup>167</sup> Ibidem, IV:38.
168 Vita S. Stephani Maj.: "Stephanus rex appellatur et unctione crismali perunctus diademate regalis dignitatis feliciter coronatur".
169 Vita S. Stephani, MGH, SS, XI.
169 Vita S. Stephani, MGH, SS, XI.

<sup>170</sup> Annales Posonienses, ad an. 1000, MGH, SS, XIX: "Stephanus Ungarorum rex coronatus est".

<sup>171</sup> Urhani II PP, Ep. (27 Julii 1096), in Migne, P. L., v. 151.

<sup>172</sup> English Hist. Review, April, 1898, p. 290. 178 Sylvestri II PP, Ep. Migne, P. L., v. 139.

<sup>174</sup> English Hist. Review, loc. cit.

<sup>175</sup> Butler, The Lives of Saints, IX, p. 16.

його майбутній наслідник. Саме тоді мешканці міста Тіволі вбили князя Мазоліна й Оттон здобув їх місто, але на прохання папи й св. Вернарда, та матері вбитого князя, він пощадив місто.<sup>176</sup> Ще ця справа не забулася, як у Римі вибухнув новий бунт, а багато прихильників цісаря було вбито. Сам Оттон був відрізаний від свого війська в палаті на Авентині, і тільки завдяки порадам св. Вернарда він урятувався від смерти, а тому 16 лютого 1001-го року він разом із папою Сильвестром вийшов нишком із Риму, розчарований невдячністю населення. Ще цілий рік він перебував у різних околицях Італії аж доки 23-24 січня 1002 року не захопила його смерть у військовому таборі в Патерно на 22-році життя По ньому не залишився нащалок. 177 Вірні друзі зброї занесли його тіло до рідного краю, занедбуваного ним через великі мрії створення могутньої християнської держави на Заході, а може й на Сході. Хто зна, чи цьому мрійникові, що успадкував від своєї матері грекині нахил до філософії, а по батькові тевтонську безоглядність, не вдалося б було цього доконати, коли б невблаганна смерть не забрала його з цього світу на весні його життя.

Як мало сучасники розуміли його мрії, виказує факт, що зараз по його смерті Ломбардія обрала собі королем Алдуїна, а Крещент (ІІ) проголосив себе «Патрицієм Риму».

Папа Сильвестер II відбув ще один Синод у Римі (2 грудня 1002 р.)<sup>178</sup>, але й він умер 12 травня 1003 р., як подає аналіст Еккард, від поданої йому ворогами отрути<sup>179</sup>, хоч інші пам'ятки цього не згадують. І так, обидва великі ідеалісти «залізної доби», що змагали до перемоги добра над злом, як сам папа про це говорив<sup>180</sup>, не довівши своїх великих мрій до здійснення, відійшли у вічність.

\*

Очевидна річ, що обидва ідеалісти мусіли включати в свої пляни й могутню державу св. Володимира Великого. Ніконівський Список має під 1000-им роком коротку записку: «Того же літа придоша посли от папи Римскаго і от королей ческих і угорских», 181 а зараз же під слідуючим роком каже: «Того же літа посла Володимер гостей своїх аки в послехъ в Римѣ» 182.

Що саме було причиною прибуття папських легатів, що були тоді в Мадярщині на коронації св. Степана, — та що їм відповів св. Володимир, —

<sup>176</sup> S. Petri Damiani, Vita S. Romualdi, cap. 23.

<sup>177</sup> Annales Hildenh., ad an. 1002.

<sup>178</sup> Hefele, IV, p. 659.

<sup>179</sup> Ekkardi, Chronicon, ad an. 1003, in Migne, P. L., v. 154; "Venericio... papa gravitus asseritur, ita ut loquendi usum omiserit".

<sup>180</sup> Sylvestri II PP, Ep. nr. 136: "Ne gravi vel iniquo animo feras iustissimam correptionem Dei, dulcissime frater. Divinas quippe non dignatur impios suo flagello, aeternis cruciatibus reservans puniendos".

<sup>181</sup> Нікон. Літопис, ПСРЛ, ІХ, стор. 68; пор. Голубинскій, ИРЦ, І, стор. 592.

<sup>182</sup> Нікон. Літ. цит. місце; Пов. Врем. Літ., вид. Лихачев, ІІ, стор. 354.

невідомо. Дослідники підкреслюють факт, що папа й цісар були дуже добре поінформовані про справи на Русі-Україні, бо цісарева мати, Теофано ще за свого життя мала великий вплив на всі посольства папів на Русі, тому й її син мусів про всі ті справи знати. 183

У зв'язку з тим висувається можливість коронації св. Володимира, хоч тут радше можна говорити про визнання його коронації Римом, бо є поважні аргументи, які промовляють за те, що св. Володимир був уже коронований 11 жовтня 989 р. послами імператора Василя ІІ, митрополитом Ефесу й епархом Антіохії, що разом із митрополитом Теофілактом із Себастії були серед почту княгині Анни<sup>184</sup>. Сам імператор Василь ІІ послав був корону хорватському князеві, Степанові Држіславові (як колись імператор Роман Таміславові), та іменував його епархом у Дальматії, надавши йому титул «Патриція». Тому дивно виглядало б, якби він не післав такої ж корони своєму шуринові, Володимирові, голові сильної держави, завдяки чиїй допомозі імператор удержався на престолі. У змаганні Оттона ІІІ з Василем ІІ за прихилення Києва на свій бік, безсумнівно, грала важливу ролю обставина, що в той час на Заході була тенденція нищення слов'янського обряду, який уже був запустив коріння на Русі-Україні, а тому й грецькі впливи остаточно перемогли.

## 141. Isan XVI(XVII) (1003).

Римлянин, Іван Сікко, з родини Крещентів; перед своїм обранням був жонатий і мав трьох синів. Був обраний і висвячений у травні 1003 р. 185 Скажемо, що від Івана XVI Філягата, якого ім'я було поміщене в деяких реєстрах, папи з ім'ям «Іван» по ньому мають подвійну нумерацію. Іван XVI(XVII) був кандидатом Крещента. 186 Про його чотиро-місячний понтифікат не маємо докладніших вісток, крім записки в манастирі св. Косми й Дам'яна, з якої виходить, що папа був ще живий 9 вересня, а його смерть відносять на 9 грудня 1003 р. Він був похований у Лятерані. 187

# 142. Isan XVII(XVIII) (1004—1009).

Іван Фазіян<sup>188</sup>, син пресвітера Урза і Степанії, походив з Риму і був кардиналом-пресвітером при базиліці св. Петра.<sup>189</sup> І він також був кандида-

 <sup>188</sup> Abraham W., Powstanie organizacyi Kosciola lacinskiego na Rusi, Lwow, 1904, p. 12.
 184 Dölger F., Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters und der neuen Zeit,
 München-Berlin, 1924, I, pp. 565 seq.
 185 Duchesne, II, p. 265.

<sup>186</sup> Thiethmari, VII:51.

<sup>187</sup> Archivio della R. S. Rom., XXII, 1899, p. 25: "Anno propitio pontificatus domini nostri Johanni summi pontifici et universali septimi decimi papae, in sacratissima Sede b. Petri ap. primo indictione secunda, mense september, die nona". cf. J. Diaconi, Migne, P. L., v. 194, p. 1551.

188 Thiethmari, VI:61.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Duchesne, II, p. 266; cf. Jaffe, I, p. 501; cf. Watterich, Vitae Rom. Pont., I, pp. 89, 699.

том патриція Крещента. Його висвята й інтронізація відбулися на Різдво 1003 р. Цей папа був позбавлений усякого впливу на політичні справи Заходу. Збереглася дійсна вістка, що свідчить про його добрі відносини до Сходу, а його ім'я, як і його попередників, було вписане в диптихах св. Софії в Константинополі. Ця вістка походить від очевидця, патріярха Петра з Антіохії, і знаходиться в його в листі до патріярха Михайла Керулярія в Константинополі<sup>190</sup>.

Знаемо також, що папа наділив архиспископів Минґавра з Трієру й Елфеґа з Кентербері палліюмами, та надав привілеї манастиреві в Больо. Як згадано, цісар Оттон умер на 22-ому році життя без потомка, тому його наслідником був обраний князь Генрик II з Баварії (1002—1024), що в противенстві до Оттона присвятив усю свою увагу Німеччині. На його прохання папа відновив епископство в Мерзебурґу (скасоване Оттном II у 981 році), а папський леґат висвятив архиспископа Таґіна для Магдебурґу в 1004 році. 191 Папа окремою буллою заснував єпископство в Бамберґу 192, який Генрик заклав, щоб здержати сильний напір слов'ян на захід. Папа вмер у липні 1009 р. не в своїй резиденції, а в чернечій келії в манастирі св. Павла за мурами міста та був похований у Лятерані. Виходить, що він був усунений і ув'язнений у манастирі.

#### 143. Cepriŭ IV (1009-1012).

Уроджений в убогій родині шевця Петра й Степанії в Римі, а це вказує на його великі здібності, бо в добу панування февдальної аристократії не легко було синові шевця стати єпископом Альбано та бути обраним на папський престіл, а надто за запеклої боротьби родів: Теофілакта, Контів та Крещентів. Він був кандидатом родини Контів із Тускулюма. 193

За його понтифікату в Европі викликала велике враження одна подія: халіф Фатиміт з Єгипту в 1010 році поруйнував святиню Божого Гробу в Єрусалимі<sup>194</sup>, одначе його мати, Марія, що була християнкою, наказала її скоро відбудувати.<sup>195</sup>

Сама згадана подія дала добру нагоду папі Сергієві IV написати Енцикліку до всього християнського світу та закликати всіх до жертв і до оборони Святої Землі перед невірними. $^{196}$  Папа написав також листа в тій справі до імператора Василя II. $^{197}$  Зацікавлення західніх християн долею

 <sup>190</sup> Petri Patriarchae Ant., Logos ad M. Cerularium, ed. Will, p. 192 (Migne, P. G., 120, p. 795).
 191 Thiethmari, VI:31.

 <sup>192</sup> Joannis XVIII PP, Ep. X, Migne, P. L., 139, p. 1487; cf. Mansi, XIX, p. 285.
 194 Artaud, op. cit., I, p. 27.

<sup>Lane-Pool, A History of Egypt, p. 123.
Finlay, The Byzantine Empire, p. 468.
Mann, V, p. 145.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Jaffe, III, pp. 503 seq.

Святої Землі стверджує записка хроніки князівства Анжу про Фулка Нерра, котрий, їдучи з паломництвом до Єрусалиму, зайшов до папи і завіз його листа до Константинополя. 198

Крім згадок про увільнення деяких манастирів з-під юрисдикції єпископів, та про опіку над убогими міста Риму, не маємо докладніших вісток про папу Сергія IV. Він умер 12 травня 1012 р. та був похований у Лятерані біля гробу папи Сильвестра II. 199

#### 144. Венедикт VIII (1012-1024).

Іван (за деким Теофілакт), син графа Григора й Марії з Тускулюма на Затибр'ю. 200 По своєму обранні прибрав собі ім'я Венедикта VIII, а висвята й інтронізація відбулася 18 травня 1012 р. Одначе проти нього виступив Крещент (III) та виставив свого кандидата, Григора, але енергійний Венедикт зумів дати собі раду, тож Григор утік з міста на двір цісаря Генрика II (Різдво 1012 р.), але там його прийняли дуже холодно, бо цісар вирішив підтримувати Венедикта. 201

Папа запросив Генрика до Риму. Той, перш за все, вступив до Павії був коронований залізною короною на короля Італії, а звідтам поїхав зі своєю жінкою Кунеґундою до Риму і їх коронація на цісаря відбулася в базиліці св. Петра 14 лютого 1014 року.

Берно з Райхенаву розказує, що в часі коронації на св. Літургії не співали символу віри й це дуже здивувало Генрика II. На його запит про причину цього йому відповіли, що символ віри співається лише там, де були єретики, а Римська Церква завжди навчала всіх християн правдивої віри. Все ж таки, на прохання Генрика, папа Венедикт VIII звелів співати символ віри. 202

По виїзді Генрика II з Італії, папа сильною рукою присмирив усю аристократію та зорганізував мешканців Пізи й Дженови (Ґенуї) і при їх допомозі прогнав із Сардінії сарацинів, що безнастанно непокоїли західні узбережжя Італії та хапали в полон бранців. Венедикт VIII піддержав реформаторські заходи клюнійських ченців і, маючи на оці відродження Церкви, вибрався особисто в подорж до цісаря. В 1020 році бачимо його в Бамберґу, де він посвятив церкву св. Степана (14 квітня), збудовану Ген-

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Chronica de Gestis Consulum Andegavorum, ed. Marchagay and Salmon, Parisiis, 1871, p. 101.

<sup>199</sup> Duchesne, II, p. 267.

<sup>200</sup> Mc Sorley, p. 302.

<sup>201</sup> Thiethmari, VI:61.

<sup>202</sup> Berno de Reichenau, in Mann, V, pp. 168-169.

<sup>203</sup> Chronicon Pisanense, ad an. 1017 (auctore S. Bernardo Marango, † 1188): "Fecerunt Pisani et Januenenses bellum cum Mygeto et vicerunt illum (a. 1016)... Quam (Sardiniam) totam cum privilegio et vexilio S. Petri Pisanae civitati firmavit (Papa) (ad an. 1017)."

риком  $\Pi^{204}$ , що була призначена на катедру, а в час Пасхи відбув там Синод. При тій нагоді Генрик відновив «Даровизнину» Оттона, додавши папі деякі добра, напр., манастир у Фульді, єпископство в Бамберґу, тощо. 205 Щойно в неділю (1 травня) папа через Фульду виїхав до Італії.

На другий рік Генрик II рушив походом до Італії, розділивши свою армію на три частини: з першою був архиєпископ Колонії Пелегрін, із другою — патріярх Поппо з Аквілеї, а з третьою — цісар, до якого згодом долучився папа й обидва вступили до манастиря на Монте Кассіно, а звідти поїхали до Беневенто.<sup>206</sup> Папа, маючи повну піддержку цісаря, задумав реформи Церкви в дусі клюнійських гасел, а тому скликав Синод до Павії (1022 р.) під своїм особистим проводом. На Синоді гостро виступлено проти жонатого духовенства в Італії, що роздаровувало церковне майно членам своїх родин.<sup>207</sup> Правила Синоду зобов'язували також Німеччину, а цісар поробив заходи й мав особисту зустріч із королем Робертом, щоб їх поширити й на Францію. Плянований ними новий Синод у Павії не відбувся, бо папа Венедикт VIII умер 9 квітня 1024 р., а скоро за ним і побожний цісар Генрик II, що за свою святість і старання був канонізований у 1146 p.208

### 145. Іван XIX (1024—1032).

Роман, рідний брат Венедикта VIII, що був «консулом, князем і сенатором усіх римлян і вестарієм папської палати». Він скоро був піднесений із світського стану до папської тіяри, прибравши собі ім'я Івана ХІХ, що сталося в квітні (за деким у червні) 1024 року.<sup>209</sup> Мабуть тому ігумен Вільгельм із манастиря св. Беніґна в Діжоні, великий реформатор, спершу писав до папи гострі листи, але згодом знайшов у нього повне зрозуміння та піддержку в своїх реформаційних заходах, та одержав підтвердження всіх привілеїв свого манастиря.

Західні пам'ятки згадують, що імператор Василь II і патріярх Євстатій посилали до папи Івана XIX своїх послів (1024 р.) із пропозицією: як папа визнає формально за патріярхом Євстатієм і його наслідниками титул «Екуменічного патріярха», то імператор готовий заплатити за цю ласку щи-

<sup>204</sup> Thiethmari, VI:40; cf. Adalberti Diaconi, Vita Henrici Imp., MGH, SS, ad an. 1020; cf. Annales Altheimenses, Maj., ad an. 1020: "Benedictus VIII papa, imperatore Babippere vocatus advenit"; Vita S. Cunegundis, Migne, P. L., 140, p. 207; cf. Jaffe, Monumenta Bambergiana, Epistola diaconis Bebo ad Henricum: "Ecce Vicarius S. Petri, qui principalis prerogativa dignitatis habet ligandi atque solvendi, — venit ad hospitium".

2005 Deusdedit Card., Collectio Canonum, III, p. 154; cf. Theiner, Codex diplomaticus,

I, p. 7.

206 Annales Benevent., ad an. 1022, MGH, SS, III.

207 Labbe, op. cit., IX, p. 819.

208 Acta SS, Julii, III, pp. 711 seq.

209 Duchesne, II. p. 269; Jaffe, Regesta, I, pp. 514 seq; cf. Raoul Glaber, Chronicon, L.

IV, c. 1, nr. 4: "Cui (Bened. VIII) in episcopatum successerat largitione pecuniae repente ex laight ordine peoffitus constitutus est praesul".

рим золотом, якого велику частину з іншими цінними дарунками привезли до Риму їхні посли.<sup>210</sup> Вістка про те рознеслася по Італії й Франції, а ігумен Вільгельм та західні епископи запротестували, тому папа не згодився. Деякі дослідники думають, що папа таки дав свою згоду (напр., Острогорскі).

За цього папи латинський архиєпископ Барі одержав привілей святити не лише своїх суфраганів, але також єпископів візантійського обряду, з чого не був вдоволений патріярх, якого юрисдикції підлягали грецькі епископи. І, дуже правдоподібно, що по цьому ім'я папи було викрислене з диптихів у св. Софії в Константинополі.

Генрик II не залишив по собі нащадка<sup>211</sup> і королем був обраний Конрад Салійський, що був коронований на короля Італії (1026 р.), а папа запросив його до Риму, де коронував його на цісаря, разом із його жінкою Гізелею, під час свята Пасхи (26 березня 1027) в присутності королів Англії, Данії й Бургундії. Тоді відбувся Синод (6 квітня) в Лятерані, який, між іншим, вирішив справу спору Аквілеї з Ґрадом на користь першої<sup>212</sup>, але за два роки згодом папа уневажнив це рішення, силою вимушене Конрадом I, і привернув старі права патріярхові Ґрадо. Іван ХІХ, мабуть, був перший із папів, що давав відпусти гріхів у заміну за милостиню. Він умер восени 1032 р. та був похований у Ватикані. 213

### Венедикт ІХ (1032—45, 1047—48).

Теофілакт був сином Альберика, графа при Лятерані, найстаршого брата папів Венедикта VIII і Івана XIX.<sup>214</sup> Це третій папа з родини Контів, що безпосередньо слідували один за одним, а тому він не був люблений прихильниками інших партій,<sup>215</sup> що не полюбляли графів Тускулюма.<sup>216</sup>

Про діяльність Венедикта IX залишилися тільки уривчасті вістки. 1034 року в Польщі вмер князь Мешко II, а його жінка Рікса, німкиня, мусіла втікати з малим Казіміром до цісаря Конрада. Це використав чеський князь Вратислав і наїхав на Ґнезно та забрав звідти мощі св. Войтіха-Адальберта до Праги.<sup>217</sup> Про це було донесено папі й він за покуту казав Вратиславові заснувати один манастир. Тим часом молодий Казімір постригся в ченці в Клюні, тому польські посли просили папу звільнити йо-

<sup>210</sup> Ibidem, IV:1, nr. 2; cf. Ostrogorsky, p. 296.
211 Wolferi, Vita S. Godehardi, cap. 27, Migne, P. L., v. 141.
212 Hefele, IV, pp. 683 seq.
213 Mann, V, p. 237.
214 Glaber, V:5, nr. 26: "Fuerat enim eidem sedi ordinatus quidam puer, circiter annorum XII, contra ius fasque, quem scilicet sola pecunia auri et argenti plus commendavit quam aetas aut sanctitas".

<sup>215</sup> Bonizo, Ad Amicum, cap. 5: "Tusculani... Romanam vastabant ecclesiam ita ut quo-

dam hereditario iure viderentur sibi possidere pontificatum".

218 Glaber, IV:5, nr. 17; cf. Hefele, IV, p. 706; cf. Gregorovius, IV, p. 39; cf. Reumont, Geschichte der Stadt Rom, II, p. 338.

<sup>217</sup> Annales Hildenheimenses, ad an. 1034.

го від обітів. Папа звільнив, але казав Казімірові носити тонзуру в формі корони. За це польські посли пожертвували лямпу для базиліки св. Петра. 218 Князь Казімір, званий Відновителем, спровадив до Польщі клюнійських ченців, що трудилися там над відновою релігійного життя.

У п'ятницю 29 травня 1033 р. в Римі було затемнення сонця, а римляни, бачачи в цьому знак якогось нещастя, усунули папу Венедикта IX<sup>219</sup>, що після того блукав по різних місцевостях Італії протягом двох років. У 1937 році він мав зустріч із Конрадом у Кремоні й звідти обидва вибралися до Риму. Подорозі відбули Синод у Спелльо (1038 р.) на якому був відлучений архиспископ Ґерібет з Медіоляну. Одначе, Конрад умер нагло (4 червня 1039), а його син Генрик III Чорний, 22 років віком, перейняв управу держави.

Цю зміну знову використали римляни й удруге усунули папу, але цим разом його піддержало населення Затибр'я, що розпочало війну з властивим містом в січні 1045 р. В тому замішанні партія Крещентів обрала на антипапу епископа Івана з Сабіни (Сильвестер ІІІ) 20 січня 1045<sup>221</sup>, але графи Тускулюма усунули його по 50 днях і знову привернули Венедикта ІХ. Одначе він зрікся престолу на користь свого христителя, архипресвітера Івана з церкви св. Івана «При латинській брамі» 222, що прибрав собі ім'я Григора VI. Венедикт ІХ, помер між 18. 9 1055 і 9. 2. 1056.

Такий самий занепад християнської моральности руйнував і Східню Церкву, бо напр., жінка імператора Романа III, Зоя, закохавшись в молодому синові селянина, Михайлові з Парфалогії, зорганізувала змову проти свого чоловіка, якого знайдено мертвим у лазні (11 квітня 1034 р.) і ще того самого вечора патріярх звінчав їх за 50 фунтів золота. Михайло IV (1034—1041) був здібним воєначальником, але хворів на епілепсію й зрікся престола, постригшись у ченці в манастирі св. Анаргита. Зоя усиновила його небожа, Михайла V Каляфота, а той дуже скоро ув'язнив її в манастирі, через те в Константинополі настали заворушення. Михайло V був здетронізований, а як він утік до манастиря Студитів, юрба його схопила й осліпила (20 квітня 1042). Зоя, 64 років віком, одружилася втретє з сенатором Константином Мономахом, але цим разом патріярх Олексій відмовився дати їй шлюб. Це зробив духовник двора Стіпес (11 червня). Сам патріярх Олексій залишив по своїй смерті (20 лютого 1043) 25 центнерів золота.<sup>228</sup> Він був останнім патріярхом перед Михайлом Керулярієм, за якого дійшло до остаточного розриву між Римом і Константинополем.

<sup>218</sup> Mann, V, p. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Glaber, IV.9: "Quidam de principibus Romanorum conspirantes insurexerunt in papam Romanum cupientes illum interrimere".

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Annales Hildenheim., ad an. 1038, MGH, III, pp. 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Annales Romani, ad an. 1045; cf. Vitoris Dialogi, III: "In loco eius Johannem videlicet Sabiiensum episcopum non tamen vacua manu, canonica parcipendentes decreta substituerunt".

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Mann, V, p. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Нагаевський, Рим, стор. 203-204.

#### 147. Григор VI (1045—1046).

По зреченні Венедикта ІХ, його наслідник, Іван Ґраціян, був визнаний римлянами, і прибрав собі ім'я Григора VI. Одначе, Венедикт скоро відкликав своє зречення, а також і антипапа Сильвестер заявив свої претенсії. Все ж таки, Григор VI згромадив біля себе світлих людей, напр., єп. Лаврентія з Амальфі, про якого дуже похвально писав св. Петро Ламіян<sup>224</sup>, і молодого ченця Гільденбранда, якого іменував своїм капеляном.<sup>225</sup> Григор VI відбув Синод у Римі<sup>226</sup> та написав Енцикліку про вагу моральности й дисципліни християн.<sup>227</sup> Ці його намагання не мали доброго успіху, бо антипапа Сильвестер зайняв базиліку св. Петра, Венедикт IX засів в Тускулюмі, а сам Григор сидів у Лятерані.<sup>228</sup> В таких умовах створилася ше й четверта партія під проводом архидиякона Петра, і той доніс про цю анархію Генрикови III, просячи втручання.

Генрик прибув зі своєю жінкою Агнетою до Італії, а Григор VI виїхав йому назустріч до П'яченци. На бажання Генрика до Сутрі був скликаний Синод (20 грудня 1046), на який закликано обох антипапів, але прибув тільки Сильвестер, і його там позбавлено престолу й священства і замкнено в манастирі, а Григорові запропоновано зректися.<sup>229</sup>. Він це вчинив і був висланий до Колонії, разом зі своїм капеляном Гільденбрандом. 230 У приявності Генрика III відбувся в базиліці св. Петра Синод, на якому зречення Григора VI булон прийняте до відома й папський престіл був незайнятий. Римський Сенат і духовенство надали Генрикові титул «Патриція» з правами успадкування, бо так сподівалися усунути анархію в місті, а Генрик іменував єпископа Бамбергу Судігера на папу й той був канонічно обраний та прийняв ім'я Климента II.<sup>231</sup>

Григор VI умер на засланні над берегом річки Райну на початку 1048  $poky.^{232}$ 

#### 148. Климент II (1046—1047).

Судіґер із Маєрдорфу в Саксонії був найперше капеляном архиєпископа Германа з Бремену-Гамбурґа, а згодом каноніком при церкві св. Степана в Гальберштадті, а від 1040 р. єпископом у Бамбергу.<sup>233</sup> По номінації

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> S. Petri Damiani, Vita S. Odilli, Migne, v. 144, p. 944.

<sup>225</sup> Bonizo, op. cit.,: "Quem (Gregorium) secutus est Hildebrandus, volens erga dominum suum exhibere reverentiam, nam antea fuerat suus capellanus".

226 Mansi, XIX, p. 618.

<sup>227</sup> Mann, V, p. 255.
228 Lapi Protospatarii, Chronicon VI:32.
229 Annales Hildenh., ad an. 1046.

<sup>230</sup> Jaffe, Monumenta, p. 598.
231 Adami Bremensis, Gesta, III:7.
232 S. Gregorii VII PP, Reg. Ep. I, p. 79.

<sup>233</sup> Höffler, Die deutschen Päpste, Ratisbon, 1839, p. 239.

Генрика й на пропозицію св. Оділли він був обраний духовенством Риму та інтронізований на Різдво в 1046 році. Він коронував Генрика III на цісаря, разом із його жінкою Агнетою з Пуатіє. За Крім цісарської корони, Генрик наказав поставити на свою голову ще й вінець патриція Риму.

У січні 1047 року папа, в присутності цісаря відбув Синод у Римі, що виніс дисциплінарні декрети проти симонії, купівлі і продажу церковних посад. Папа поробив численні номінації й надав багато привілеїв. З Риму папа й цісар вибралися до південної Італії, де на греків, яких Генрик уважав своїми васалами, напали нормани. Одначе як місто Беневент замкнуло перед Генриком свої брами, не зважаючи на загрозу папського відлучення, — він уклав з норманами умову, коли вони погодилися стати його васалями, та виїхав на північ. Таким чином доля Італії залишилася в двох руках: на півдні володів Ґвімар, а на півночі маркіз Боніфат, — обидва васалі Генрика.

Папа Климент II занедужав у манастирі св. Томи біля Пезаро, і там умер 9 жовтня 1047 року, а його тіло було перевезене до Бамберґу й поховане в тамошній катедрі.

#### 149. Дамаз II (1048).

По смерті Климента II Генрик пропонував архиепископа Галінарда з Ліону, але той іменування не прийняв. Тоді був іменований єпископ Поппо з Бріксену в Тиролі. Одначе позбавлений сану Синодом Венедикт IX здобув симпатією маркіза Боніфата з Тосканії й сидів на папському престолі від 8 листопада 1047 до липня 1048.<sup>235</sup> І як Генрик прислав папу-номіната Поппа, то той вернувся додому з нічим<sup>236</sup>, тому Генрик вислав його ще раз, погрожуючи репресіями маркізові з Тосканії, і тепер його відділи усунули з Риму Венедикта, а Поппо був обранний законно та інтронізований (17 липня 1048), прийнявши ім'я Дамаза II.

Та не довгий був його понтифікат, бо вже 9 серпня, тобто по трьох тижнях, він умер у Палестріно і був похований у церкві св. Лаврентія. <sup>237</sup> Немає вістки, чи Венедикт і цим разом пробував засісти на престолі. В «Житії св. Вартоломея», сьомого ігумена Ґротта Феррати, оповідається, що він вступив до манастиря й спокутував свої гріхи. <sup>238</sup>

<sup>234</sup> Gregorovius, op. cit., IV (1), p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>23t</sup> Annales Romani: "Per praemii cupiditatem divisit (Benedictus) Romanum populum... Benedictus receperat pontificium".

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Herigeri et Anselmi, Gesta episcoporum Tungrensium, etc., MGH, VII, p. p. 228-229.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Artaud, I, p. 279.

<sup>23\*</sup> Vita S. Bartholomaei, ed. Mai, Nova Patr. Bibl., VI, pp. 519 seq.

#### РОЗДІЛ ВОСЬМИЙ

#### РОЗКВІТ ЦЕРКВИ В СЕРЕДНЬОВІЧЧІ

Ідея відродження християнства через повернення до суворих правил життя Церкви за перших віків її історії, проповідувана клюнійськими ченцями й щиро підтримана деякими папами й цісарями, впродовж не цілого сторіччя поширилася майже по цілій Европі й розбудила християн з духового отупіння й морального занепаду.

По містах і по селах появляються аскети-проповідники, що своїм словом закликають усіх наслідувати Христа й зреформувати своє життя згідно з Божою волею. На єпископських престолах щораз частіше засідають ревні пастирі, що виховують таких же священиків, а вслід за тим підноситься духове життя християн, виростають нові манастирі, появляються нові письменники й учителі.

Чернецтво, отой покажчик релігійного життя народів, сильно зростає і напр., у зв'язку з архимандрією в Клюні в XII ст. є 314 домів-манастирів із тисячами ченців по різних краях Заходу, а Клюні стає по Римові немов другим осередком релігійного життя Церкви. За його прикладом постають нові чернечі Чини, як напр., Камедулів, Картузів, Цистерсіїв, Премонстрантів і т. д.

Разом із відродженням релігійного життя, Церква пізнає причину всього лиха й поволі зачинає звільнюватися від впливів світських володарів, що присвоїли собі право надавати церковні посади, дуже часто негідним людям, які використовували їх для власної наживи, не дбаючи про Божі справи. Емансипаційні намагання Церкви і спротив світської влади довели до гострого конфлікту, а відроджене релігійно суспільство вповні піддержало свою церковну ісрархію. Наслідком того був динамічний розвиток християнства по цілій Европі, де по добі грабіжних наїздів самі наїзники, напр., нормани, мадяри і т. д. поволі включаються в мирне життя зі своїми сусідами та з давнім місцевим населенням. В Еспанії проходить успішне визволення від арабської неволі; в Англії від часу Вільгельма Завойовника зачинається відродження Церкви; Данія, починаючи від Канута IV, та-

¹ Bibliotheca Cluniacensis, Parissiis, 1614; cf. The Catholic Encyclopedia, vol. IV, p. 73; подає, що в XV стол. цій архимандрії підлягало 825 домів-манастирів.

кож наладнує свої церковні відносини, а св. Оллаф Гаралдсон викорінює поганство в Норвегії та за посередництвом архиєпископа Бремену-Гамбурта одержує свою власну скандинавську ієрархію.

Церкви молодих слов'янських народів розвиваються щораз краще, виявляючи сильну тенденцію мати своїх власних пастирів, щоб таким чином звільнити свої молоді держави від занадто великого вмішування іноземної ієрархії, присиланої з чужих релігійних осередків. Клясичним прикладом такого небажаного впливу може бути Болгарія, яку підкорив імператор Василь II в 1018 р. та рівночасно зніс її патріярхат, застерігши собі виключне право іменувати для Болгарії грецьких архиспископів.

Інший приклад такого конфлікту бачимо в Чехії й Польщі, які боронилися проти втручання німецької ієрархії. І врешті, те саме бачимо й у Русі-Україні вже в часи св. Володимира, його сина Ярослава Мудрого, чи внука Ізяслава I та інших князів.

#### 150. Лев IX (1049—1054).

Бруно з Егісгайму, син Гуга, свояка цісаря Конрада ІІ, й Гайхевіди, уродився 21 червня 1002 р. в родині, з якої походив цілий ряд визначних мужів, як напр., св. Льотар, св. Оділльо (клюнійський ігумен) св. Норберт (засновник Чину Премонстрантів), Рудольф із Габсбургу і т. д. Учителем малого Бруна був єпископ Бертольд з Тулу, знаний реформатор і засновник школи для аристократичних дітей. Бувши п'ятнадцяти років віком, Бруно вступив у духовний стан і жив при катедрі св. Степана в Тулі, де також покінчив студії св. Богослов'я.<sup>2</sup> По виборі Конрада II на цісаря, Бруно служив на його дворі в ролі капеляна. Під час походу Конрада до Італії 1026 року, молодий диякон Бруно був при відділах із Тулу, присланих цісареві для підмоги. Він заступав тоді свого хворого єпископа Герімана, що вмер ще того самого року, а Бруно був обраний його наслідником, та інтронізований в день Вознесіння (20 травня), бо бажання Конрада було, щоб його висвятив сам папа в Римі, як він відбуватиме свою коронацію на цісаря. Одначе архиспископ Поппо з Трієру сам висвятив свого суфраґана з Тулу.

По смерті папи Дамаза ІІ римляни вислали до цісаря послів із проханням іменувати його наслідника. З На Синоді у Вормсі кандидатом був намічений спископ Бруно з Тулу, але аж по трьох днях молитов і посту він дав таку відповідь: «Піду до Риму і, як духовенство й нарід мене там виберуть добровільно своїм єпископом, я сповню ваше бажання, а як ні, то не вважатиму себе обраним.4

Разом із єпископом Бруном пішов згаданий диякон Гільдебранд, із Тосканії, і в лютому 1049 р. вони вже були в Римі. Яке ж було велике зди-

Desiderii, Dialogi, II, in Migne, P. L., v. 149, pp. 1002 seq.
 Bonizo de Sutri, Liber, V, in MGH, de Lite, I, pp. 568 seq.
 Watterich, Vitae, Bruno, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jaffe, Reg. VII, p. 14.

вування римлян, як вони побачили вбогого епископа в покутничій одежі, що босий увійшов до Вічного Міста з невеличким гуртком духовних, дарма, що сам походив з цісарського роду.

Як римляни зібралися до базиліки св. Петра, єпископ Бруно сказав їм, що він прийшов на вибір нового папи, і тоді все духовенство й нарід голосними окликами заявили, що його самого вони бажають мати за папу. І за давнім звичаєм, архидиякон проголосив: «Св. Петро обрав Бруна єпископом», і в цілому місті запанувала велика радість. Бруно був інтронізований у Лятерані 12 лютого 1049 р., прийнявши ім'я Лева IX.

З самого початку новий папа мав труднощі від родини Контів з Тускулюма, Крещентів та графів з Тосканії, але папа зразу взявся за реформу Церкви. На Синоді в Римі (3-8 квітня) схвалено дві справи: викорінення симонії (продажу та купівлі духовних посад) та поправу життя духовенства, а це останнє одержало назву «викорінювання миколаїтизму». Синод усунув симонійних єпископів, а єпископ Сутрі нагло вмер на очах у всіх Отців Синоду. Також багато духовних нижчих чинів, висвячених дорогою симонії, були уснені з посад. З другої ж сторони, Синод пригадав мирянам обов'язок удержання ними церков, через вплачування десятини, бо лише так можна було усунути симонію.

Декрети цього Синоду стали взором для інших, а сам папа особисто допильнував реформ. Він вибрався з кардиналом Петром на північ і відбув Синод у Павії, а в червні 1049 бачимо його в Колонії, де, між іншими справами, надав він тамошньому архиєпископові титул «Канцлера Римської Церкви». В Звідти переїхав до Льотарингії, вступивши подорозі до Реймсу, і там, як каже біограф папи, з'їхалося багато мирян з Еспанії, Франконії, Англії й Ірляндії. 9 Там папа посвятив церкву й відбув Синод, як також відлучив архиепископа Кампостелли (Еспанія) за присвоєння собі титулу «Апостольський», бо такого титулу вживали лишень папи. 10 На Синоді в Майнці був приявний Генрик III (19 жовтня), а в поворотній дорозі до Італії папа вступив також до своєї колишньої єпархії в Тулі, де посвятив церкву. <sup>11</sup> Папа звернув пильну увагу на реформу Церкви германських народів. Довідуємося, що архиспископ Адальберт з Бремену-Гамбурґа, опираючись на тому, що його Митрополія була заснована Людвиком Побожним для всіх північних народів (832 р.), 12 а папа Микола І злучив обидва міста разом, — домагався від папи піднесення її до ряду патріярхату. 13

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Andreas Strum, Vita S. Gualberti, in Migne, P. L., I:1: "Tempore quo simoniaca et Nicolaitarum haerescos per Tusciam, et pene per totam Italianı diebus Henrici imperatoris ecclesiam Catholicam in locis plerisque foedebant". cf. S. Petri Damiani, Ep. II, cap. 1-2 et Opusculum XVIII: "Unde et clerici uxorati Nicolaitae vocantur quoniam et quodam Nicolao, qui hanc dogmatisavit haeresim, huiusmodi vocabulum sartiuntur".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Adami Bremensis, Gesta, III:28. MGH, VII, p. 346.

<sup>8</sup> Mann, VI, pp. 53 seq.

<sup>9</sup> Wiberti (Herberti), Vita S. Leonis IX PP, cap. 4, in Migne, P. L., v. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Labbe, op. cit., IX, p. 1041.

<sup>11</sup> Adami Bremensis, III:29.

<sup>12</sup> Ibidem, III:32: "Metropolitanus (Adalbertus) igitur, his rerum successibus elatus, et quod papam vel caesarem suae voluntati pronos videret, multo studio laboravit in Ham-

Папа був у Римі вже зпочатку 1050 р., куди привіз із собою ігумена Гумберта з своєї старої єпархії в Тулі. До Риму дійшли з південної Італії тривожні чутки про нові напади та руйнування церков норманами, тому папа виїхав туди й відбув Синод у Сіпонто, на якому усунув з посад двох архиєпископів, греків, за симонійне надавання духовних посад. У квітні 1050 р. він відбув другий Синод у Римі, де осудив єретика Беренґарія, з Турсу, що блудив у навчанні про св. Євхаристію, не вважаючи її правдивим Тілом і Кров'ю Христа, але тільки символом. Коли ж він не упокорився, назвавши папу «святотатником», Генрик III замкнув його в тюрму. 15

На Синоді в Верчеллі того самого року папа усунув з посади архиспископа Гунфрида з Равенни, іменованого Генриком III, за те, що той намагався рядити своєю єпархією самостійно і незалежно від Риму. Він був закликаний до Авгсбурґу і при нагоді других відвідин папи в Німеччині (1051 р.) він упокорився й відлучення було зняте. Ці другі відвідини папи в Німеччині, здається, були в зв'язку з народженням Генрика IV (20 листопада 1050), бо перед Пасхою папа був знову в Римі, де відбув Синод, що гостро наказав ченцям триматися своїх власних манастирів. По проповіді св. Петра Даміяна, на Синоді були обговорені висвячення симонійних епископів. 16

У південній Італії по смерті норманського ватажка Дрого, жорстокості норманів над християнами посилилася і для вирішення оцієї справи папа відбув ще одну подорож до Німеччини (1052 р.), де обговорив її на Соймі у Вормсі (Різдво) і при тій нагоді в розмовах з Генриком III він порушив справу наслідства на папському престолі, запропонувавши на свого наслідника єпископа Ґебгарда з Айхштадту (згодом Віктора II), вважаючи його чоловіком великого розуму й ревности. 17

У поворотній дорозі папа відбув ще Синод у Мантуї (21 лютого 1053 р.) і тоді знов поїхав до південної Італії, щоб припинити переслідування від норманів. Про це ми довідуємося з листа папи до візантійського імператора Константина IX Мономаха<sup>18</sup>, у якому він просив його підмоги, та переговорював із грецьким намісником Апулії, Арґиром, у Сіпонто.<sup>19</sup>

Одначе переговори з норманами не мали успіху й під Чівітелля дійшло до битви (18 червня 1053 р.), з якої нормани вийшли переможцями, а папа

maburg patriarchatum constituere. Ad quem intentionem primo ductus est ea necessitate quoniam rex Danorum desideravit in regno suo fieri archieposcopatum".

<sup>18</sup> Ibidem, I, 29, MGH, VII, pp. 295-296.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Annales Beneventani ad an. 1050, MGH, SS, III.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ep. Adelmani ad Berengarium, in Migne, P. L., v. 143, p. 1290: "(Berengarius) aliter quam fides catholica teneat, sentire videris: hos est, ut illorum de te dictis utar, non esse verum corpus Christi neque verum sanguinem, sed figuram quadam et similitudinem".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> S. Petri Damiani, Op. XVIII; cf. Hefele, IV, pp. 758 seq.

<sup>17</sup> Mann, VI, p. 117.

<sup>18</sup> S. Leonis IX PP, Ep. ad Imperatorem Constantinum IX, nr. 103.

<sup>19</sup> Ibidem: "Suffaltus ergo comitatu, qualem temporis brevitas et immensa necessitas permisit gloriosi ducis et magistri Argyroi fidelissimi tui colloquium et consilium expectendum censui"; cf. Annales Benev., ad an. 1053: "Leo mense Junio descendit in Apulliam cupiens loqui cum Argyro duce imperatoris Constantini Monomachi".

добровільно пішов до їх полону, щоб поховати тіла поляглих християн. Ця програна битва зламала серце папи, але з другого боку, відвага і мужність папи зробила велике враження на поганських норманів, так що вони починають скоро християнізуватися, та підпадають під вплив Риму, усуваючи силу греків із тих сторін.

Такий хід подій у південній Італії вплинув на охолодження відносин Грецької Церкви до Апостольської Столиці в Римі. Згадаємо, що в тому часі патріярхати в Олександрії, Антіохії та Єрусалимі, підпавши під володіння мохаммедан, утратили близький контакт із рештою християнського світу, а впарі з тим і своє давнє значення в Церкві на Сході. Таким чином, патріярхи Константинополя залишилися на Сході без поважного суперника. Користуючися піддержкою імператорів, вони підпорядкували своїй юрисдикції не тільки церковні провінції, що колись належали до інших східніх патріярхатів, але також і великі території, що були доти під юрисдикцією папів, напр., південну Італію та Іллірію. Константинопольські єпископи, прийнявши титул «Екуменічного патріярха» усіх східніх християн, створили т. зв. «Синодос ендемуза» навзір папських Синодів у Римі, щоб рядити своїм розлогим патріярхатом.

Одначе не підлягає жадному сумніву, що по закінченні спору патріярха Фотія аж до XI ст. молитовна єдність між Константинополем і Римом, хоч не була зовсім щира, — не була перервана. Імена папів були поміщувані в диптихах св. Софії в Константинополі й по інших церквах Сходу, як про те довідуємося з листа антіохійського патріярха Петра III до патріярха Керулярія в Константинополі.<sup>20</sup> Грецькі манастирі існували в Італії й у самому Римі<sup>21</sup>, а в Константинополі й інших місцевостях Сходу були й латинські. Одні й другі жили в згоді й молитовному об'єднанні; напр., св. Петро Даміян писав до ченців манастиря Пресвятої Богородиці в Константинополі, що різнородність обрядів, мов і звичаїв у Христовій Церкві зовсім не псує, а навпаки, прикрашує християнську віру. 22 Також західні володарі посилають свою милостиню грецьким манастирям, що опинилися у великій нужді<sup>23</sup>, а західніх паломників приймають в Константинополі як братів однієї віри.<sup>24</sup> Ісповідання віри антіохійського патріярха Петра III, вислане патріярхові Домінікові в Ґрадо, та ісповідання папи Лева їХ, вислане патріярхові Петрові, разом із Синодальним Листом папи. — не виказують різниці.<sup>25</sup>

Щойно патріярх Михайло Керулярій, нащадок сенаторської родини в Константинополі, що, крім великого замилування до філософії, мав ще й

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Acta et Scripta, nr. 2-5; cf. Ibidem, p. 178 (nr. 9) Epistula Cerularii ad Petrum III patriarcham Antiochenum.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vita Gerardi (praedecessoris S. Leonis IX in Toul), cap. 19, in "Acta Sanctorum", April: "Coetum quoque Graecorum... divisis altaribus in oratorio ubi Deo supplices laudes persolverunt more patrio".

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> S. Petri Damiani, Ep. VI, c. 13: "Ubi recte fidei et sanctae conversationis idem est meritum, nil praejudicat diversitas aliqua varietasque linguarum".

<sup>23</sup> Raoul Glaber, I:4, nr. 21.

Ibidem, IV:6, nr. 18.
 Acta..., pp. 168, 208; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 224-226.

сильний нахил займатися також і політичними справами, вплинув на погіршення того стану. 26 Саме тоді володіла державою жінка з династії Македонців, Зоя, зі своїм другим чоловіком, Михайлом IV (1041—1042), а як по його постриженні в ченці його небіж Михайло V відсунув її від влади й замкнув у манастирі, проти нього виник у місті бунт, під час якого він був схоплений і осліплений. Зоя, на 64-ому році свого життя, одружилася втрете з сенатором Константином IX Мономахом (1042—1054).

Михайло Керулярій був організатором змови проти Михайла IV з Пафлагонії і через те був засланий, де й постригся в ченці, але в 1043 р. вернувся до Константинополя і при піддержці своїх прихильників зайняв патріярхат 25 березня того року. Бувши людиною дуже сильної волі, патріярх Керулярій здобув повний вплив на слабохарактерного Константина IX.<sup>27</sup> Він викреслив ім'я папи з диптихів св. Софії та зачав називати латинян «азимітами» (від грецького азима — опрісноки), мовляв, вони служать св. Літургію на прісному тісті, як жиди, постять у суботу, забороняють духовним женитися, тощо.<sup>28</sup>

В часі згаданої нами війни норманів, як папа Лев IX вернувся з полону, до єпископа Івана в Трані (Апулія) наспів лист із Константинополя, підписаний грецьким архиєпископом Левом з Охриди. У дійсності лист був призначений для єпископів «усіх франків» і самого папи, бо в ньому роблено різні закиди цілій Західній Церкві. <sup>29</sup> Рівночасно з тим чернець Микита Стетат зачав поширювати в Константинополі свій твір проти латинян. <sup>30</sup> Врешті патріярх Михайло Керулярій наказав позамикати всі латинські церкви і манастирі в Константинополі, при чому зневажено св. Евхаристію.

Єпископ Іван із Трані передав одержаного листа до Риму, де кардинал Гумберт переклав його на латинську мову й доручив папі Левові ІХ. У відповідь на те папа написав довгого листа (з 41 глави), заадресувавши його: «Лев, епископ, слуга слуг Божих, Михайлові Константинопільському та Левові Охридському, єпископам». Папа зганив обох адресатів за брак розуміння звичаїв західніх християн та за намагання розбити едність Церкви. Він подав численні докази про найвищу владу папи у Церкві, що є запорукою єдности всіх християн. 31

І коли на вістку про програну битву норманам під Чівітелею і про полон папи, Константин ІХ і патріярх Керулярій дякували йому за його велику посвяту, папа, бажаючи довести до порозуміння, вислав до Константино-поля своїх леґатів: кардинала Гумберта, архиєпископа Петра з Алмазі та князя й канцлера Фридриха з Льотаринґії (згодом папа Степан X).

<sup>27</sup> Psellos, M., Epitaphioi Logoi, p. 235; cf. Mann, VI, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Mann, VI, pp. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Muralt E, Essai de Chronologia Byzantina, St. Petersburg, 1855, p. 626; cf. Ostrogorsky, op. cit., p. 295, — цей автор думає, що ім'я папів зникло з диптихів св. Софії за патр. Сергія III (999-1019), але не бере на увагу листа патріярха Петра III з Антіохіїї, ані послів патр. Евстатія до папи Івана XIX в 1024 р.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Acta..., р. 63; cf. Нагаевський, Рим і Візантія, стор. 204.

<sup>30</sup> Acta, p. 127.

<sup>31</sup> S. Leonis IX PP, Ep., Mansi, XIX, pp. 635 seq.

Те, що вони по прибутті до Константинополя замешкали в палаті Плакиди, а не Пеґе, де звичайно приміщувалися гості патріярха, вказує, що вони були гостями імператора. На розпорядження імператора, за прийнятим тоді звичаєм, в манастирі Студитів був скликаний публічний диспут 24 червня 1054 р., під час якого чернець Микита був засоромлений і мусів відкликати публічно всі свої закиди проти Римської Церкви, а його твір був спалений. 32

Тут підкреслимо, що папа Лев IX уже не жив і всі дальші події в Константинополі сталися за незайнятости папського престолу, а тому мусять бути поставлені на виключний і особистий рахунок та відповідальність кардинала Гумберта. Отож він, бувши дуже невправним дипломатом і не мігши дійти до порозуміння з патріярхом Михайлом Керулярієм, який до речи кажучи, уникав зустрічатися з ним, як про те свідчить лист Керулярія до патріярха Петра з Антіохії, 33— наважився на розпучливий крок. Отож той кардинал Гумберт написав проти патріярха Керулярія, архиєпископа Лева з Охриди, та їхніх прихильників анатему й поклав її 16 липня 1054 р. на головному престолі в св. Софії, за два дні по тому виїхав із міста з багатими дарами Константина IX, який, безсумнівно, мав добру волю, але не мав впливу на патріярха. 34

Патріярх Керулярій наказав перекласти анатему на грецьку мову, і звернувся до імператора з проханням завернути леґатів з дороги, бо він коче довести до згоди на Синоді в св. Софії, скликаному на 20 липня. Одначе імператорові було донесено, що патріярх задумує зневажити леґатів, бо при перекладі анатеми її змінено, немов би кардинал Гумберт анатемував не тільки патріярха й архиєпископа Лева та їхніх прихильників, але й цілу Грецьку Церкву. З тих причин імператор знову відіслав леґатів. Патріярх на свому Синоді анатемував автора відлучення, яке, до речи кажучи, ніколи не діждалося затвердження жадним папою. 35

Папа Лев IX, важко занедужавши, наказав себе перенести до палати біля базиліки св. Петра, де прийняв св. Тайни та молився своєю рідною мовою<sup>36</sup> і доручив управу Церкви архидияконові Гільдебрандові.<sup>37</sup> Лев IX умер у середу 19 квітня 1054 р. перед гробом св. Петра і був похований біля «Равенських дверей».<sup>38</sup> Його вважано святим ще за життя, а по смерті його пам'ять була оточена великою пошаною.

\*

По смерті Володимира Великого в 1015 р. між його синами виникла боротьба за батьківський престіл і остаточно по битві під Листвиною 1024

<sup>32</sup> Acta, p. 174, nr. 3

<sup>33</sup> Cerularii Patr., Ep. III, in Migne, v. 120, pp. 751 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Acta, pp. 153-54.

<sup>Ibidem, pp. 161 seq.
Wiberti, Vita S. Leonis IX PP, II:14.</sup> 

<sup>37</sup> Bonizo de Stutri, Ad Amicum, V.

<sup>38</sup> Duchesne, II, p. 276.

року в Києві мав сидіти (за висловом літописця) Ярослав, а на Лівобережжі Мстислав, по смерті якого Ярослав став самодержцем.

Князь Ярослав (1019—1054), званий Мудрим, опікувався Церквою, а на її удержання призначив восьмину з усіх своїх доходів. ЗР До прибуття грецького митрополита Теопемпта до Києва в 1037 р., До дуже правдоподібно був там митрополит Іван (к. 1018—1025), бувший патріярх Охриди, що виїхав з Болгарії по скасуванні патріярхату імператором Василем ІІ Болгаровбивником у 1018 році. Крім того, бачимо в Києві митрополита Олексія, якого могли прислати туди папи Венедикт VIII або Іван XIX. Не дуже правдоподібне, бо енергійний папа Венедикт VIII, що був у добрих відносинах із цісарем Генриком ІІ, особисто їздив до Німеччини й відбував там реформаційні Синоди, міг використати скасування Болгарського патріярхату Василем ІІ і вислати бодай тимчасово на Русь-Україну архиепископа Івана, а згодом Олексія. У всякому разі, дотепер знані пам'ятки не дають змоги зробити в тій справі кінцевого висновку.

Замішанням в Італії, що сталося по Венедиктові VIII, треба пояснити перевагу грецьких впливів у Києві й туди був всиланий митрополит Теопемпт. Одначе, він скоро мусів покинути Київ (1043 р.) і ще того самого року Ярослав Мудрий напав на Константинопіль. І хоч ця мало відома війна закінчилася подружжям Ярославового сина Всеволода з грецькою княжною, його церковна політика не змінилася. По усуненні митрополита Теопемпта аж до 1051 р. митрополичий престіл в Києві не був зайнятий. 1051 року в Києві відбувся перший Синод українських єпископів, який на пропозицію князя Ярослава обрав митрополитом ченця Іларіона, і той був висвячений без попередньої згоди й благословення патріярха Керулярія. 42

По смерті Ярослава Мудрого взимку 1054 року його син Ізяслав I не зміг оборонити митрополита Іларіона перед греком, Єфремом, що був присланий із Константинополя до Києва, а тому Іларіон прийняв чернечу схиму.  $^{43}$ 

## 151. Віктор II (1055—1057).

В хвилині смерти папи Лева IX його дорадник, архидиякон Гільдебранд, не був у Римі і в час його неприявности він був обраний на папу, але вибору не прийняв, мабуть, тому, що знав пляни папи Лева щодо епископа

<sup>39</sup> Нагаєвський, Ізяслав-Дмитро, Йорктон, 1958.

<sup>40</sup> Friese, Ch. G., De episcopatu Kioviensi, Warschau, 1763, pp. 7, 27; cf. Amman, Abriss,

p. 25.

41 Ibidem, loc. cit.

<sup>42</sup> Нік. Літ., ПСРЛ, до року 1051: «Ярославу сину Владимеру, внуку Святославлю, с Греки брани і нестроєнія биша, и сице Ярослав с єпископи своїми русьскими совещавше, умислиша по священному правилу и уставу апостольскому сице: правило св. апостол 1-во два или тріє єпископи да поставлять єдинаго епископа, и по сему священному правилу и уставу божественнихь апостольсьещавшеся русьстии епископи поставища Илариона, русина, митрополита Кисву и всей русьской земле, не отлучающеся оть православнихь патриарховь и благочестия пречеснаго закона, ни гордящеся оть нихь поставлятися, но соблюдающеся оть вражди и лукавства, якоже тогди биша».

Гебгарда з Айхштадту, який сповняв обов'язки канцлера на дворі Генрика III. В тій справі Гільдебранд виїхав із Франції до Німеччини. 44

Єпископ Гебгард був син графа Гартвіга зі Швабії та графині Балюз, а також і близький свояк цісаря Генрика III. Незайнятість папського престолу тягнулася цілий рік, аж поки єп. Ґебгард не прийняв вибір і не був інтронізований 13 квітня 1055 року, прийнявши ім'я Віктора II.

За нього відбувся реформаторський Синод у Фльоренції (4 червня) проти симонії й «миколаїтизму». 45

На Сході імператор Константин IX умер (1055 р.) і до влади дійшла Теодора, остання з роду Македонців, яка іменувала своїм наслідником лоґофета, канцлера візантійської імперії, Михайла VI. Одначе, Ісаак Комнен із Пафлагонії, збунтувався й проголосив себе імператором (8 січня 1057 р.), а Михайло був пострижений у ченці. Патріярх Керулярій визнав Ісаака, але й сам виказав велику охоту керувати державними справами, — він, напр., зачав носити червоні чоботи (ознака імператорської влади) та загрозив Ісаакові детронізацією. Хитрий Ісаак звелів схопити патріярха (8 листопада 1058), як той відвідував один манастир поза мурами міста. Синод епископів засудив його як еретика, і він був висланий на заслання, де й умер. Константин Лехудес став його наслідником. Ісаак Комнен також скоро зрікся, постригшись у ченці, а імператором став Константин X Дука, що був одружений з дочкою сестри Михайла Керулярія.

З короткого понтифікату папи Віктора II дійшов до нас лист (між листами Віктора  $III^{46}$ ) до імператриці Теодори, що була під сильним впливом патріярха Керулярія. В тому листі папа просив її скасувати податок, накладений на західніх паломників, що переїздили через Константинопіль до Святої Землі, при чому умовляв шанувати Церкву, як діти матір у родині.

Восени 1056 року (8 вересня) папа Віктор II відвідав пісаря Генрика III в Гослярі і був свідком його смерти (5 жовтня), уділивши йому особисто послідні св. Тайни. Перед смертю цісар іменував його регентом держави, а папа особисто проголосив його 6-літнього сина, Генрика IV, королем на Синоді в Аахені.

Спір між єпископами Сієни й Ареццо вимагав присутности папи в Італії, тому він виїхав туди разом із Фридрихом, якого хіротонізував на кардинала-пресвітера для церкви св. Хризоґона та висвятив на архимандрита для Монте Кассіно. 47 На п'ятий день по розсудженні спору на користь єпископа Ареццо, папа несподівано занедужав і вмер 28 липня 1057 р., висловивши останне бажання, щоб його тіло було занесене до Айхштадту і там поховане. Одначе на його земляків, що везли тіло до Німеччини, напали ревенняни й відібрали тіло папи та поховали його в катедрі Пресвятої Богородиці в Равенні.48

<sup>44</sup> Leonis Marsicani, Chronicon Cassense, II:89, Migne, P. L., v. 178, p. 692; cf. Lamberti Hersfeldensis, Chronicon, ad an. 1054.

<sup>45</sup> Duchesne, II, p. 277; cf. Jaffe, I, pp. 549 seq; II, pp. 710 seq. 46 Victoris III, PP, E. Magne, P. L., v. 149, p. 961. 47 Chronicon Cassense, II:96. MGH, VII, p. 694.

<sup>48</sup> laffe, loc. cit.

Фрідріх, син князя Гозеліна з Льотарингії та Юнки, доньки Беренґаря II. останнього короля Ломбардії, і брат Ґодфрея Бородатого, замолоду вчився в школі св. Лямберта в Льежі, 49 а згодом став каноніком і архидияконом при тій же церкві. Папа Лев ІХ іменував його канцлером і бібліотекарем у Римі, та всюди брав його з собою. Як згадано, він був леґатом папи до Константинополя у 1054 році. Вернувшись із багатими дарами імператора Константина IX до Італії, Фрідріх упав жертвою грабунку, та був ув'язнений графом Трасмундом. Згодом він постригся в ченці на Монте Кассіно, а як папа Віктор II відлучив від церкви Трасмунда, той повернув усе пограбоване Фрідріхові, який подарував усе те добро своєму манастиреві.<sup>50</sup>

Фрідріх був обраний ігуменом, а сам папа благословив його на цей пост, давши йому епископські відзнаки та першу почесть між усіма ігуменами, $^{51}$ але казав йому жити в Римі в манастирі св. Степана «На Палярі». між руїнами Палятину.

По несподіваній смерті папи Віктора ІІ, кардинали зібралися в церкві св. Петра «Від Оков» та обрали 2 серпня 1057 р. в Лятерані архимандрита Фрідріха його наслідником, що прийняв ім'я Степана X, а на другий день був висвячений.

Степан X продовжував реформи своїх попередників і вже на першому своєму Синоді в Римі присвятив багато уваги «миколаїтизмові» та справі подружжів між близькими кревними (рідними). Папі дехто дораджував залишити жонате духовенство,<sup>52</sup> як це було у всіх Східніх Церквах, але він не погодився й наказав усунути з Риму всіх жонатих духовних, як про те свідчить св. Петро Даміян, що був тоді висвячений на єпископа Остії.<sup>53</sup>

Папа іменував кардинала Гумберта папським бібліотекарем, а архидиякон Гільдебранд, за дорученням папи, їздив до Льомбардії, Франції та Німеччини, щоб допильнувати реформ. Сучасні аналісти розказують, що аристократія цілком піддержувала жонате духовенство,<sup>54</sup> але в наслідок проповідей молодого пресвітера Ансельма та його прихильників і помічників, Аріяльда й Ляндульфа, населення Медіоляну поділилося надвоє. Напр. населення дільниці, званої «патарією» (патарі, це ганчірняки) вчинили бунт і домагалися безжонного духовенства.55

Ця подія була донесена папі й він наказав архиєпископові Ґвідонові з Медіоляну скликати Синод цілої провінції, який відбувся у Фонтането в єпархії Наварра, але противники жонатого кліру туди не з'явилися й були

<sup>49</sup> Gesta Episcopum Leodiensum, cap. 8, in MGH, SS, XXV.

<sup>50</sup> Chronicon Cassense, II:88. MGH, VII, p. 688.

<sup>51</sup> Ibidem, II:94-96.

<sup>52</sup> Ibidem, II:97.

<sup>53</sup> S. Petri Damiani, Op. XVIII; cf. Mann, VI, p. 214.
54 Bonizo de Sutri, Lib. ad Am., pp. 198-199 (ed. Watterich); cf. Arnulphi, Historia Mediolanensis, in R. I. S., SS, IV; Migne, P. L., v. 147, Liber III. 55 Ibidem, III:10.

анатемовані за спричинення заколотів. Тепер папа вислав до Медіоляну архидиякона Гільдебранда і єпископа Ансельма, але архиєпископ Ґвідон виїхав до Німеччини<sup>56</sup> і справа протягнулася.

В листопаді 1057 р. папа відвідав манастир на Монте Кассіно, де казав уживати Григоріянського напіву і звідти вів переговори з Ісааком I Комненом з метою відновлення єдности, розірваної анатемою кардинала Гумберта. До Константинополя був висланий архимандрит Десідерій,57 але папа важко занедужав ще заки легати покинули береги Італії, тому ігумен Десідерій був відкликаний уже з Барі.<sup>58</sup> У березні 1058 року хворий папа виїхав до Тосканії до свого брата Годфреда, але вмер у манастирі у Фльоренції (29 березня) та був похований у церкві св. Репарати (сьогодні: Пресвятої Богородиці дель Фйоре).

#### 153. Венедикт Х (1058—1059).

По смерті папи до Риму з'їхалися представники аристократії і спричинили вибір єпископа Івана з Веллетрі, римлянина (5 квітня), що прийняв ім'я Венедикта X,59 але єпископ Остії, св. Петро Даміян, що мав інтронізувати папу, разом із іншими кардиналами, виїхав із Риму. Інтронізаційні церемонії довершив архипресвітер Остії 60.

Рівночасно створилася сильна опозиційна партія під проводом кардинала Лева, нашадка багатої родини жидівських конвертитів (вихристів), і його піддержав кардинал Гільдебранд, що користувався великою повагою в Римі.

В такій ситуації граф Годфред із Тосканії висунув свого, третього кандидата, єпископа Ґерарда з Фльоренції 61 і той одержав номінацію (іменування) від цісаревої Агнети, що рядила державою від імени свого малолітнього сина Генрика IV. Всі кардинали, що виїхали з Риму, зібралися в Сієні й обрали єпископа Герарда, а в січні 1059 року до Сутрі був скликаний Синод, на якому Венедикт X був проголошений узурпатором і скинутий з престолу.<sup>62</sup>

#### Микола II (1059—1061).

Папа-елект Герард, що прийняв ім'я Миколи II, прибув до Риму і там його вибір був іще раз підтверджений кардиналами, духовенством та народом, і щойно потім, 24 січня 1059 р., відбулися інтронізаційні торжества

<sup>57</sup> Chronicon Cassense, III:17. MGH, SS, VII, p. 770.

58 Ibidem, II:96; cf. Artaud, I, p. 287

62 Hefele, IV, p. 799.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Landulphi, Historia Mediolanensis, III:10-11, in R. I. SS, V.

<sup>50</sup> Chronicon Cassense, II:91 (99); cf. Bonizo, I, p. 207; cf. Duchesne, II, p. 279.
60 Chro. Cassense, loc. cit.; cf. S. Petri Damiani, Ep. III, cap. 4; cf. Baronii, Annales, ad an. 1058, 4-13.

<sup>61</sup> Annales Altheimense: Maj., ad an. 1058, ed. Giesselbrecht-Pertz, MGH, XX.

в базиліні св. Петра. Цікаво, що за опису його інтронізації згадується вперше, що кардинал Гільдебранд поклав на його голову корону.63

У березні 1059 року папа вислав св. Петра Даміяна до Медіоляну для полагодження згаданого спору, але цим разом проти партії «патаріїв» створилася сильна опозиція прихильників жонатого клиру. До палати архиепископа Гвідона був скликаний Провінційний Синод і на ньому миряни загрожували св. Петрові Даміянові смертю, якщо він підтримуватиме «патаріїв». Справа закінчилася компромісом: св. Петро Даміян не натискав на загальне заведення безженности духовенства, а ієрархія пообіцяла, що на майбутне не буде симонії ні за надавання духовних посад, ні за свячення.<sup>64</sup>

Синод у Лятерані (13 квітня 1059) затвердив це, і проголосив також дисциплінарні правила про вибір папів:65 1) кардинали-єпископи мали намітити кандидата на нового папу; 2) та прихилити до своеї думки кардиналів нижчих чинів: 3) також духовенство й нарід Риму мали погодитися на запропонованого кардиналами кандидата. Коли б їхні думки про це полілилися, тоді вирішував цісар через свою канцелярію в Льомбардії. Синод ухвалив, що коли б папа-елект з будь-яких причин, напр. війни, недуги і т. д. не міг бути негайно інтронізований, то й без інтронізації він має повну владу й авторитет виконувати свій найвищий обов'язок у Перкві. Кожен, хто наважився б порушити ці правила, самочинно стягне на себе анатему.66

В той час у Римі було сім кардиналів-єпископів: 1) Остії, 2) Порто, 3) св. Руфіна або Сільви Кандіди, 4) Альбано, 5) Сабіни, 6) Пренесте та 7) Тускулянуму. При всіх патріярхальних церквах було по сім кардиналівпресвітерів: 1) св. Петра, 2) св. Павла, 3) Богородиці Більшої, 4) св. Лаврентія. Було також 18 кардиналів-дияконів: 6 при Палятині і 12 в околиці Риму. Всіх кардиналів-піддияконів було 21: 7 при Палятині, 7 в околиці та 7 при школі «канторум» у Лятерані.67

Декрети Лятеранського Синоду були проголошені в окремій буллі папи Миколи II, але єпископи Льомбардії не опублікували її в своїй провінції.<sup>68</sup>

<sup>63</sup> Annales Romani ad an. 1059, MGH, SS, V, pp. 470 seq. cf. Benzo de Alba, An Henricum, lib. VII, MGH, SS, XI, p. 672: "(Hildebrandus) regali corona suum coronavit Nicola... Legebatur autem in inferiori circulo ejusdem serti ita: corona regni de manu Dei. In altero vero sic: Diadema imperii de manu Petri".

<sup>64</sup> S. Petri Damiani, Op. V (Actus Medil.), Migne, P. L., v. 145, pp. 89-98; Denziger, 354.
65 Idem, Opusculum IV; cf. S. Anzelmi, Contra Guibertum, Migne, P. L., v. 149, p. 463.
66 Card. Deusdedit, Collectio Canonum, I, can. 137-138, ed. Martinucci, p. 101: "Si, quis
Ap. Sedis sine concordi et canonica electione Cardinalum justam, ac deinde sequentium elericorum religiosorum intronisatur, non Papa, vel Apostolicus, sed apostaticus habeatur... Si quis pecunia vel gratia humana aut popolari seu militari tumultu, sine concordia et canonica electione cardinalium, et sequentium religiosorum clericorum fuerit Ap. Sedis intronisatus, nec Apostolicus sed apostaticus habeatur. Liceatque cardinalibus cum Deum timentibus clericis dignum judicaverint, reponere. Quod si hoc intra Urbem perficere nequiverit, auctoritate apostolica extra Urbem, congregati, in loco cui esse placuerit electionem faciant, concessa electo auctoritate regendi et disponendi res in utilitatem ecclesiae Sanctae Romanae juxta qualitatem temporis quasi jam intronisatus sit".

<sup>67</sup> Card. Baronii, Annales, ad an. 1057, nr. 21. 68 Bonizo de Sutri, Liber ad Am., VI.

Десь в тому часі до Риму прибуло посольство від норманського ватажка Роберта Гіскарда, що княжив зі своїм братом Роджером в Апуллії, та просили папу прибути особисто до південної Італії й завести Божий мир із Церквою. При нагоді тих відвідин папи відбувся Синод у Мальфі (23 серпня 1059), де була порушена справа целібату (безженности) духовних, бо духовні східнього обряду, що були в тих сторонах, були жонаті. За свою добру волю у відношенні до Церкви, Роберт був визнаний папою князем Апуллії, Калябрії та Сіцілії, при чому зложив папі присягу вірности, визнавши себе його васалем. 69 Таким чином в Італії повстала нова сила, що могла приборкати сваволю февдальної арситократії, а з другої сторони, усунути звідти також і грецькі впливи.

Ще того самого року папа відбув другий Синод у Римі, де був осуджений єретик Беренґарій, як довідуємося про те з Енцикліки папи до французької ієрархії. При тій нагоді папа написав до французької королеви, Анни Ярославни, доньки українського князя Ярослава Мудрого, хвалячи її мужеські чесноти в жіночому тілі і просячи вживати своїх впливів для добра Церкви.<sup>70</sup> I дійсно, через вплив Анни Ярославни її чоловік, король Генрик, став відноситися з довір'ям до Апостольської Столиці в Римі, а за коронації їхнього сина Пилипа (23 травня 1059) були приявні папські легати. Видно, що Анна Ярославна не винесла із свого дому в Києві якогось упередження до Риму.

Папа Микола II умер 27 липня 1061 року у Фльоренції і був похований у церкві Пресвятої Богородиці, де вже були зложені тлінні останки Степана X.<sup>71</sup>

# Олександер II (1061—1073).

Від смерти Миколи ІІ минуло два місяці, а кардинали очікували вістки з цісарського двора, де було невдоволення з приводу Лятеранських правил, що майже зовсім усували впливи світської влади на вибір папів. З другої сторони, на кардиналів натискали аристократи, що вислали графа Жірарда з Галери до Німеччини з проханням про скоре іменування кандидата на нового папу.

В такій ситуації кардинал Гільденбранд, по нараді з іншими кардиналами, спровадив до Риму спископа Ансельма з Люкки, а водночас запросив туди чималі загони норманів задля вдержання необхідного ладу й порядку. 72 Під їх охороною кардинали й духовенство відбули свій Збір у церкві св. Петра «Від Оков», де обрали єпископа Ансельма на папу, і той, прийнявши ім'я Олександра ІІ, був інтронізований у Лятерані 1 жовтня 1061 р.

<sup>69</sup> Watterich, Vitae Rom. Pont., I, p. 234; cf. Browden, Gregory VII, I, p. 205; cf. Card. Deusdedit, op. cit., III, pp. 156-157.

To Inter Epistolas S. Petri Damiani, VIII:213.

Labbe, Concillia, IX, pp. 1108 seq.

<sup>72</sup> Chronicon Cassense, III:21. Duchesne, II, p. 281.

Одначе граф Жірардо, маючи піддержку цісарського двора, висунув свого кандидата, єпископа Кадаля з Парми<sup>73</sup>, що скликав своїх прихильників до Базелю (28 жовтня) і там на Синоді був затверджений антипапа Кадаль. Там також був коронований Генрик IV з одночасним наданням йому титулу «Патриція Риму», а по цьому він іменував Кадаля на папу, що прийняв ім'я Гонорія II.

Цей учинок був явним непошануванням ухвал Лятеранського Синоду з 1059 р. Антипапа Кадаль з'явився в Сутрі (25 березня 1062), а в квітні його прихильники намагалися здобути Рим. На пропозицію графа Ґодфреда з Тосканії, що також прибув під Рим, обидва кандидати вернулися до своїх єпархій і мали там ждати на рішення цісарського двора, як було передбачено на Лятеранському Синоді. Тим часом, архиєпископ Анно з Колонії став регентом на місці Агнети й він підтримав цілою вагою держави кандидатуру папи Олександра II, і тому на Соймі в Авґсбурґу ухвалено (27 жовтня), що він є законним папою і має посісти папський престіл. То

Кадаль був осуджений на Пасхальному Синоді (1063), де також було заборонено мирянам брати участь у богослуженнях, відправлюваних духовними, котрі не виконали декретів про «миколаїтизм», тобто жонатих. Прихильники Кадаля ще раз напали на Рим та здобули твердиню св. Ангела, але норманські відділи їх прогнали з міста. На пропозицію архиєпископа й регента Анно був скликаний ще один поширений Синод і на ньому Олександер ІІ був іще раз визнаний законним папою.

На другий рік у справу втрутився архиєпископ Адальберт із Бремену-Гамбурґа та проголосив 15-літнього Генрика IV повнолітнім (березень 1065)<sup>77</sup>, при чому Генрикові опікуни оженили його з Бертою, донькою графині Аделяйди з Турину (липень 1066), дарма, що він цьому противився і скоро зачав вести неморальне життя, а навіть просив архиєпископа Зіґфріда з Майнцу уневажнити це подружжя. Справа була переслана до Риму, а папа вислав до Франкфурту свого леґата, св. Петра Даміяна, (жовтень 1069), і там на Синоді відкинено прохання Генрика, а його подружжя з Бертою визнано законним.

Як згадано, архиепископ Гвідон з Медіоляну не проголосив правил Лятеранського Синоду про безженність духовних з огляду на заворушення в цілій провінції, під час яких був убитий провідник партії «патарів», Аріяльд. Папські леґати вимогли зречення архиепископа Ґвідона, а на його місце «патарії» обрали свого кандидата Оттона в січні 1072 р.<sup>78</sup> і він зачав уводити в практику правила Лятеранського Синоду.

Папа Олександер II жив у приязних відносинах із норманами, зберігши вдячність за їхню поміч при його виборі. Дуже правдоподібно, це було при-

<sup>78</sup> Annales Altheimenses, Maj., ad an. 1060; cf. Benzo, VII:2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Benzo, II:13.

<sup>75</sup> Annales Altheim., ad an. 1063, MGH, SS, v. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Alexandri II PP, Ep. XII, in Jaffe, R. P. R., IV, nr. 4459, 4770; cf. Duchesne, II, pp. 281, 358 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Lamberti, Annales, ad an. 1060. <sup>70</sup> Arnulphi, Hist. Mediol., III:23.

чиною його уневажнення коронації англійського короля з Саксонської династії, доконаної архиєпископом Стріґандом із Кентербері, а поблагословив норманського короля Вільгельма Завойовника, що по 1066 р. закріпився в Англії.

Одначе домагання норманів у південній Італії зростали щораз більше, так що їхній граф Вільгельм задумав захопити місто Рим, але відділи графа Тосканії Годфреда до цього не допустили. Для урегулювання справ із норманами папа Олександер вибрався до Апуллії (жовтень 1071) і подорозі посвятив відбудовану церкву на Монте Кассіно. Завважимо, що по здобутті міста Барі в 1070 р. нормани зовсім усунили візантійські впливи з Італії, а одинокою залишкою їх у тих сторонах був східній обряд у тамошніх церквах, що були підпорядковані юрисдикції Риму. Таким чином, ці відібрані Левом III Ізаврійським провінції, вернулися назад до папи. Під натиском латинських впливів із півночі східній обряд в Апуллії й Калябрії не міг удержатися довго.

Також за папи Олександра II папському легатові Гугові Кандіда вдалося остаточно усунути т. зв. Мозарабську Літургію з Еспанської Церкви та довести до повної уніфікації еспанських церков із римським обрядом і звичаями, а Синод у Бурґосі 1078 р. прийняв це офіційно для цілої Еспанії.

\*

Ще папа Микола II вислав у 1061 році єпископа Майнгарда з Сільви-Кандіди до Далмації задля проведення реформ у тамошній Церкві, разом із архиєпископом Іваном із Спалято<sup>79</sup>. І там ще раз проголошено, що до ієрейських свячень не можна допускати нікого, хто не знає латинської мови, та заборонено відправу слов'янських Літургій<sup>80</sup>, хоч дозволено відправляти грецькою мовою.<sup>81</sup> Ці ухвали були затверджені Миколою II та Олександром II82. Слов'янські духовні були тимчасово усунені, а їхні церкви замкнені. Усі вони звернулися до папи й одержали таку відповідь: «Знайте, мої діти, що ми часто чули прохання в користь ґотів; але тому, що ця Літургія була створена аріянами, ми не можемо відступити від традиції наших попередників, ані дозволити слов'янам відправляти св. Літургію їхньою власною мовою».83

За два сторічча на Заході вже не знали багато про св. Літургію, перекладену св. Кирилом і Методієм на слов'янську мову, та плутали її з Літургією аріянських ґотів, які, до речи кажучи, мали більший вплив на західних християн, ніж на східніх. Ґоти були прогнані зі слов'янських країв і опинилися в Італії, частинно у південній Ґаллії та Еспанії, де зовсім утратили свій національний характер і релігійні ціхи, та засимілювалися цілковито. Тевтонський дух, підо впливом якого в обговорюваному нами пе-

<sup>79</sup> Mann, VI, p. 352.

<sup>80</sup> Jaffe, nr. 4477. 81 D'Avril, St. Cyrille, p. 249 82 Racki, Documenta, p. 205.

<sup>83</sup> Ibidem, p. 51.

ріоді була церковна політика на Заході, не перестав змагати до повного знишення слов'янського обряду. І хто-зна, чи він зовсім не зник би був із лиця землі, коли б не вкоренився на Русі-Україні. Самі Болгарія, Хорватія чи Сербія не були б спроможні вдержати його між грецькими й латинськими впливами.

По знищенні Болгарії Василем II (1018 р.), сербський жупан Доброслав, побивши імператора Константина ІХ в 1043 р., заснував сербську монархію. Щоб усунути впливи греків, він звернувся до Риму з проханням про поміч у перковних справах. 1067 року папа Олександер II іменував архиепископа Ліоклеї-Антівари примасом, надавши йому юрисдикцію над усіма епархіями сербського королівства, та над усіма манастирями латинського й слов'янського обрядів.<sup>84</sup>

У Чехії, що стала першою з жертв тевтонського духа, князеві Спитигнівові (1055—1061) вдалося відсунути небезпеку<sup>85</sup>, але невеличка Чехія не могла вдержатися довго, бо ще за того самого князя зачалося там переслідування слов'янських ченців, яких зовсім прогнано з манастиря в Сазаві, а на їх місце спроваджено латинських із Німеччини, князь був нагороджений привілеєм одягати «мітру» та зобов'язався давати Церкві щороку сто фунтів срібла милостині. 86 Його наслідник Вратислав (1061—1092) постриг у ченці свого наймолодшого брата Яроміра та іменував його єпископом Праги в грудні 1067 р. Одначе, відновлення єпископства в Оломуці на Моравії князем Вратиславом довело до завзятого спору між обома братами. Яромір переслідував єпископа Івана, так що був легатами папи відлучений від церкви, а згодом закликаний папою Григором VII до Риму задля свого оправдання.<sup>87</sup> Та суперечка знайшла своє закінчення на Лятеранському Синоді в 1075 р., де завдяки піддрежці графині Матільди, далекої своячки Яроміра, він був звільнений від відлучення і мир був відновлений між обома братами.88

Під кінець понтифікату Олександра II св. Петро Даміян зрікся з посту кардинала-єпископа Остії, а цісарева Агнета, огірчена неморальним життям свого сина Генрика IV, постриглася в черниці (1067 р.) і жила в манастирі у Фруктуарії (П'ємонт), а згодом у Римі, де й умерла 1077 року. Папа Олександер II умер 21 квітня 1073 року і був похований у Лятерані біля гробу Сергія IV.89

#### Св. Григор VII (1073—1085).

У невеличкій місцевості Савана в Тосканії, в убогій родині селянина Боніцо вродився (коло 1020 р.) син, якого назвали Ільдебрандом. 90 Про його

<sup>84</sup> Ibidem, p. 201.

<sup>86</sup> Card. Deusdedit, Collectio, p. 333.

<sup>85</sup> Cosmae Pragensis, Chronicon, ad an. 1055. 87 S. Gregorii VII PP, Ep. i, p. 44; cf. Jaffe, Mon. Bamberg., Ep. Sigfridi, p. 84.

<sup>58</sup> Ibidem, Ep. II, p. 71.

<sup>89</sup> Duchesne, II, p. 282; cf. Micrologus de ecclesiasticis observationibus, cap. 14, Migne, 151; 90 Duchesne, II, p. 282-291; cf. Migne, P. I., 148, pp. 9 seq.

дитячий вік дійшло багато леґенд, але за ходом його життя можна слідкувати з певністю щойно по його прибутті до Риму за папи Івана XIX<sup>91</sup>, коли він жив у манастирі Венедиктинів на Авентині, що був немовби другим рідним домом клюнійських ченців.

Дядько Гільдебранда ігуменував там і подбав про солідне виховання свого небожа, що вчився в Лятеранській школі богослов'я та інших наук, і досконало опанував латинську й грецьку мови. Своїми великими здібностями він дав про себе чути в Римі, а папа Григор VI іменував його своїм капеляном та кустосом (доглядачем) престолу в базиліці св. Петра. Він їздив із папою до Німеччини та власними очима пізнавав усі недомагання й браки Церкви. Події в час Венедикта ІХ утвердили в нього переконання, що Церкві шкодить поганий вплив володарів. Лев ІХ поставив його в сан диякона й іменував архидияконом у Римі. Його підпис бачимо на документах часів Віктора ІІ, але головним його завданням була реформа Церкви у Франції, яку він поволі й рішуче довів до щасливого кінця. Про його діяльність в часи Степана X, Миколи ІІ та Олександра ІІ ми вже згадували.

В останніх днях життя Олександра II архидиякон Григор учинив усе можливе, щоб вибір його наслідника відбувся в якнайспокійнішій атмосфері. По похороні папи, кардинал Гуґо Кандіда вніс кандидатуру Гільдебранда, що був обраний одноголосно в церкві св. Петра «Від Оков». 92 Папаелект прийняв ім'я Григор VII, був поставлений у сан пресвітера, а 30 червня висвячений, коронований і інтронізований.

Цісареві Генрикові IV було тоді 23 роки і вже в тому віці він був, мабуть, найбільш неморальним володарем, з усіх, що досі засідали на троні в Німеччині. Він вів виставне життя, а з ним були злучені зажерливість на гроші й жорстокість у відношенні до своїх підданих. Він для всіх людей у державі був тираном і пострахом, та не терпів волі других людей. 93

На французькому троні сидів Пилип I, син Анни Ярославни, типовий француз, що в своєму приватному житті слухав більше підшептів своїх конкубін (коханок), ніж свого розуму, чи порад досвідчених людей. Він, нарешті, прогнав свою жінку і взяв одну з конкубін.

Не багато кращим виявився й Вільгельм Завойовник в Англії, а в Еспанії велася безнастанна війна між християнами й мохаммеданами, у якій християни після перемоги під Барбастро в 1065 р. зачали поволі підноситися із занепаду.

За таких обставин Григор VII вступив на Престіл св. Петра. Звичайно, він уважав за своє найперше і найважливіше завдання звільнити Церкву від впливу світської влади. Бувши обдарований Богом усіми прикметами великого державного мужа та набувши великий досвід у всіх справах, папа постановив цю ціль досягнути, хоча б і ціною своєї власної крови, як сам він про те висловився. З тих причин папа надумав звільнити вибір цер-

<sup>91</sup> S. Petri Damiani, Vita S. Odillonis, Migne, P. L., v. 144, pp. 925-944.

<sup>92</sup> Bonizo, op. cit., VII.

<sup>93</sup> Lamberti, Annales, ad an. 1076.

<sup>94</sup> Gregorii VII PP, IV, cap. 24. Migne, P. L., 148, p. 480: "Magis enim volumus mortem subire, quam... ut Ecclesia Dei ad confusionem veniat, consentire".

ковної ієрархії з-під впливу володарів, а це можна буде зробити, коли дуковенство буде безженне. До цього, врешті, змагали кілька його попередників, хоч по деяких околицях і краях натикалися на завзятий опір. Григор VII постановив собі цей опір зламати.

З численних його листів можна бачити, що він задумав відновити пляни папи Сильвестра ІІ та цісаря Оттона ІІІ щодо сторення християнської держави в Европі, але з тією відміною, що найвищим авторитетом в ній буде папа, а всі земні володарі мають із ним співпрацювати в мирі й любові. Кожен нарід має одержати свої власні суверенні права, а гноблення одного народу другим є проти Божих заповідей. Взором для папи були ідеї св. Авґустина, викладені в його творі під заголовком «Божа Держава», на яких взорувалися також папи Григор І та Микола І. Всі ці ідеї можна знайти в листах папи Григора VII, яких залишилося 354.

Всі вони написані дуже точно, без жадного зайвого слова, блискучою латинською мовою, та свідчать, що папа не змагав до захоплення влади світського володаря, а хотів тільки чесної і щирої співпраці всіх християнських володарів, якої головною основою мали бути Божі заповіді. 95

Вже в першому році свого понтифікату Григор VII зачав реформи Церкви, з самого Риму, де звільнив всіх світських людей, т. зв. манзіонаріїв, з базиліки св. Петра й інших церков міста. Другою справою було наладнання добросусідського співжиття усіх італійських князів, графів і баронів, що одні одних поборювали. Папа в супроводі ігумена Дезидерія відвідав особисто Роберта Тіскарда з Сицилії, Ришарда з Капуї, Гізульфа з Салерна, та графів Тосканії, де рядила Матильда, і налагодив між ними співпрацю.

У Константинополі вмер імператор Константин X Дука в травні 1067 р., а його вдова Євдокія правила державою від імени трьох синів: Михайла, Андроніка та Константина. Одначе вся влада була в руках цезаря Івана Дуки та Михайла Псельоса аж доки Євдокія не вийшла заміж за воєначальника Романа IV Діоґена (1068—1071), що саможертвенно воював проти турків-сельжуків, одначе потерпів поразку під Манцікертом у Вірменії, де й потрапив у полон. Він був здетронізований, Євдокія вислана до манастиря, а її син Михайло VII проголошений імператором (1071 р.). Тим часом Роман IV Діоґен уклав із турками мир і був звільнений з полону, але по своєму прибутті до Константинополя був осліплений. Султан уважав це порушенням миру й заатакував Краї в Малій Азії та зачав добиватися до самої столиці, а Роберт Гіскард господарив у Барі від 1070 р. В такій ситуації Михайло VII Дука звернувся до папи Григора з благанням про поміч, запевняючи про своє прив'язання до Риму. 6 Це входило в рямці загальних ідей папи, тому в нього зродилася постанова, що для оборони християнсь-

<sup>95</sup> Idem, Ep. I:19: "Sicut duobus oculis humanum corpus temporali lumine regitur, ita his duobus dignitatibus in pura religione concordantibus corpus ecclesiae spirituali lumine regi et illuminari probatur".

<sup>96</sup> Finlay, op. cit., p. 51; cf. Ostrogorsky, op. cit., pp. 304 seq.

кої держави треба християнської армії, що була б під його особистим протекторатом і, де треба було б, боронити християнські народи, а в ньому випадкові — східніх християн перед турками. 97 З тією метою папа пише листа до молодого цісаря Генрика,<sup>98</sup> а за місяць по тому проголошує свою Енцикліку, адресовану: «До всіх, хто хоче боронити християнську віру». У ній він описує переслідування східніх християн турками і. між іншим, каже: «Отож як любимо Бога і маємо себе за християн, мусимо журитися недолею славної імперії (Візантія) і вбивствами християнських мужів. Ми мусимо дати щось більше за саме співчуття. Приклад нашого Спасителя змушує нас принести наше життя в жертву за них. Ми з нашої сторони зробимо все, щоб допомогти цій імперії. В ім'я віри, в якій через Христа ми всі об'єднані, усиновлені діти Божі, умовляємо авторитетом св. Петра, князя Апостолів, та взиваємо вас не допустити, щоб рани і кров наших братів були даремні; а загроза імперії хай зродить у нас симпатію та готовість принести братам поміч. Дайте нам негайно знати певними післанцями, до чого вас зобов'язує Боже милосердя».99

Першою спробою справности християнської армії мало бути покарання Роберта Гіскарда за зайняття Барі, за що папа відлучив його від церкви 1074 року. Армія зібралася між Сутрі та Вітербо, але між її провідниками не було згоди, а папа занедужав, і нічого з того не вийшло. Тоді папа пише листа до Генрика (інакше — Генріха) IV, заохочуючи помогти Сходові,<sup>100</sup> а папські легати одержали завдання довести до миру між Генриком і саксонцями, до яких також папа пише окремого листа.<sup>101</sup> Кардинал Гумберт і інші леґати застали Генрика в Нюрнберзі $^{102}$  та з доручення папи звільнили його він церковного відлучення, <sup>103</sup> про що папа згадав також у своєму листі до його матері Агнети, під умовою, що він покине практикувати симонію. Тому на пісному Синоді в Римі (лютий 1079) папа проголосив декрети проти симонії та «миколаїтизму», 104 при чому було скинуто з посад низку епископів, напр. Лімара з Гамбургу, Германа з Бамбергу і т. д. Також французький король Пилип одержав загрозу відлучення за пограбування деяких посілостей патримонії. 105 Синод відлучив також п'ятьох найближчих дорадників Генрика IV за симонійне надавання церковних урядів світським особам та за лихі поради молодому цісареві, який усі прибутки

<sup>97</sup> S. Gregorii VII PP, Reg. II, 31.

<sup>98</sup> Gregorius VII Papa ad regem Henricum IV, Migne, P. L., 148, Ep. II, 31, p. 386: "Quam admonitionem Italici et ultramontani, Deo inspirante ut reor, imo etiam omnino affirmo, libenter acceperunt, et iam ultra quinquaginta millia ad hoc se praeparant, ut si me possunt in expeditione produce ac pontifice habere, armata manu contra inimicos Dei volunt insurgere, et usque ad sepulcrum Domini, ipso ducente, pervenire".

<sup>99</sup> Ibidem, I, 49 (Martii 1, 1074).

<sup>100</sup> Ibidem, II 37 (16 Decembris 1074): "De adjutorio faciendo fratribus nostris, qui ultra muro in Constantinopolitano imperio habitant".

<sup>101</sup> Idem, Reg. I, 39.

<sup>102</sup> Mariani Scoti, Chronicon, ad an. 1074.

<sup>103</sup> Lamberti, Annales, ad an. 1074.

<sup>104</sup> M. Scoti, ad an 1075.

<sup>105</sup> Seppelt, op. cit., p. 110.

з симонійного надавання церковних урядів уживав на неморальне життя та провадження внутрішньої війни.

Синод у тій справі висловився так: «Якби хтонебудь відтепер одержав з рук світської людини єпископство або ігуменство, то хай ніхто такого не має за єпископа чи ігумена. Ми позбавляємо його благословення св. Петра і права входити до церкви аж доки не зречеться посади, набутої гріхом гордости й непослуху, що є гріхом ідолопоклонства. Це саме відноситься й до нижчих посад Церкви. І так само, якби цісар, князь, маркіз, граф і всякий володар або яканебудь світська особа відважилися надавати якесь єпископство або церковний сан, хай знають, що підлягають тому самому засудові». 106

Ухвали Синоду оголосили Генрикові нещадну війну, що дістала назву «боротьби за інвеституру». Тим часом Генрик підкорив саксонців і вислав до Італії графа Ебенгардта з Колембурґу (листопад 1075), що був одним із відлучених дорадників, бо в Меліоляні знову настали заворушення, серед яких був убитий «патаріянин» Герлембальд, що цим разом домагався вже заступлення Амвросіянської Літургії Римською. Згаданий граф проголосив, що всі «патари» є публічні вороги, та усунув архиєпископа Годфрея, а на його місце поставив Теодальда, хоч законний єпископ Медіоляну, Отто, перебував тоді в Римі на вигнанні. Таким чином, Медіолян мав аж трьох владик. Папа, найперше, старався намовити Теодальда до зречення. 107 а як це не помогло, запротестував перед Генриком.

Це напруження використав у Римі приятель Генрика, Ченчій (скорочене імя Крещента), син префекта Степана, що зібрав банду авантурників і на саме Різдво напав на церкву Богородиці «Більшої», де папа відправляв нічну Літургію. І саме під час причащання духовенства авантурники схопили папу, здерли з нього понтифікальні ризи і в самому тільки стихарі посадовили на коня та завезли до тюрми при Пяцца Навона. 108 Вістка про схоплення папи рознеслася скоро по місті, а в усіх церквах цілу ніч дзвонили дзвони. Ченчій домагався передачі твердині св. Ангела й усього скарбу Патримонії, що там переховувався, 109 але папа категорично відмовився. Вранці озброєні римляни з'явилися перед тюрмою та домагалися звільнення папи, якого Ченчій добре потурбував, завдавши йому рани на голові. Лише заступництво папи врятувала Ченчієві життя. Серед радісних співів римляни запровадили папу до церкви, де він докінчив перервану св. Літургію, а потім із тіярою на голові проїхав вулицями міста до Лятерану.

Папські леґати застали Генрика в Гослярі і домагалися звільнення із служби всіх відлучених дорадників, а інакше він сам на найближчому Синоді в Римі буде відлучений та позбавлений королівства. 110 Обурений Генрик зеврнувся з маніфестом до німецького народу, в якому оправдував своє

<sup>106</sup> Anzelmi, Contra Guibertum II, Migne, P. L., v. 149; cf. Hefele, V, pp. 44-50.

<sup>107</sup> S. Gregorii, Reg. Ep. III, 8, 9, 10 (Dec. 1075).
108 Mann, VII, p. 88; cf. Hefele, V, pp. 62-64; cf. Migne, P. L., v. 148, pp. 58 seq.
109 Bertholdi de Reichenau, Annales, ad an. 1076, MGH, SS, V, pp. 281 seq.

<sup>110</sup> Gregorii VII Papae Reg., III, 10: "Paterna te charitate monemus, ut Christi super te imperium recognoscens, honorem tuum ejus honori praeponere quam sit periculosum cogites, et libertatem Ecclesiae, quam sponsam sibi coelesti consortio jungere dignatus est, non jam tua

дотеперішнє поступовання<sup>111</sup> та скликав Сойм до Вормсу на січень 1076 р. де з'явилися: відлучений кардинал Гуго Кандіда, архиспископ Майнцу й Трієру, двадцять чотири єпископи табагато ігуменів, князів і інших мирян112 Сойм закинув папі неправильність його вибору і під натиском Генрика всі вони підписали акти Сойму та повідомили про те всіх єпископів Льомбардії. Папа довідався про ці ухвали від Ролянда з Парми саме перед відкриттям Синоду в Лятерані, на який зібралося 110 єпископів, численне духовенство й матір Герника IV, черниця Агнета.

Синод відлучив Генрика і всіх присутніх на Соймі у Вормсі за спробу судити папу, та звільнив усіх підданих від присяги вірности цісареві, а всіх збунтованих єпископів тимчасово усунув від урядування. Про те папа повідомив усіх християн, подавши мотиви свого рішення. 113

Тепер Генрик скликав новий Сойм до Вормсу у травні 1076 р., але малохто туди поїхав. Крім того, саксонці зачали нову війну та дійшли аж до Гарцбургу, руйнуючи подорозі замки Генрика. Сам він замкнувся в манастирі в Герсфельді, а німецькі князі вже намітили нового кандидата на цісаря: Рудольфа із Швабії, Генрикового шурина,<sup>114</sup> та скликали в тій справі окремий Сойм. Проти цього запротестували папські легати: патріярх Зіггард з Аквілеї та єпископ Альтман з Пассаву, що були на тому Соймі, 115 дораджуючи залишити рішення ширшому Соймові в Авґсбурзі в лютому 1077 р., бо папа не бажає знищення тільки виправлення Генрика IV. І як він до того часу не покається і відлучення не буде з нього зняте, то папа зажадає вибору нового цісаря. 116

Генрик відкинув жадання леґатів, тому папа вирішив поїхати особисто на сойм до Авгсбургу, та виконати свою погрозу. І вже 8 січня 1077 р. він був у Мантуї, де мала ждати на нього ескорта німецьких князів, з якою мав їхати до Авґсбурґу. Одначе папа одержав фалшиву вістку, що Генрик іде на чолі великої армії до Італії, а тому прийняв запрошення графині Матільди та задержався в її замку в Каноссі між Пармою і Моденою. 117

Вістка виявилася фалшивою, бо Генрик, опинившися в ізоляції, наважився на розпачливий крок, щоб використати даний йому папою час «ласки». Він, узявши свою жінку й сина Конрада, в супроводі малого гуртка людей, перейшов серед великих сніговіїв і морозів Альпи через Бургундію і Савой надіючись застати папу в Італії та одержати зняття відлучення ще заки збереться елекційний Сойм в Авґсбурзі.

Генрик застав папу в Каноссі, в Апенінах, і через свого хресного батька, ігумена Гуга, просив його про звільнення від відлучення при чому на-

occupatione impedias, sed quo maxime crescat Deo omnipotenti et beato Petro, a quibus et tua mereatur amplificari gloria auxilium tuae virtutis fideli devotione exhibere incipias".

<sup>111</sup> Mann, VII, p. 95. 112 Bertholdi, ad an. 1076.

<sup>113</sup> S. Gregorii, Reg., III, 6; cf. Mansi, XX, pp. 191, 467-68; cf. Hefele, V, pp. 70-76.
114 Lamberti, Hersfeldensis, Annales, ad an. 1076.

<sup>115</sup> Scoti, Chronicon, ad an. 1077.

<sup>116</sup> Lamberti, loc. cit.

<sup>117</sup> Brunonis, De Bello Saxonico, cap. 89: "Ecce nunciatur apostolico, Heinricum cum magno exercitu Italiam intrare".

дягнув покутничу одежу і ждав на відповідь папи три дні перед брамою замку в Каноссі (25, 26 і 27 січня 1077 р.). За заступництвом графині Матільди він був прийнятий папою та склав урочисту присягу, що виправить усе лихо, а папа зняв з нього прокляття і сам дав йому св. Причастя.

У наслідок цього зовнішнього акту християнської покори цісаря й милосердя папи прихильні до нього єпископи Льомбардії помирилися з папою. Одначе Генрик мав свої пляни. Він, напр., зараз же відбув таємну розмову з архиепископом Ґвідоном з Равенни та згаданим Ченчієм з Риму й іншими ворогами папи $^{118}$  із наміром відбути свою коронацію. $^{119}$  Папа вірячи в щирість Генрика повідомив німецьких єпископів про останні події заявляючи, що кінцеве рішення має запасти на Соймі в їх приявності. 120

Нетерплячі німецькі князі відбули окремий Сойм у Форсгаймі (березень 1077 р.), і, не зважаючи на протести папських леґатів: кардинала Вернарда та ігумена Вернарда, обрали новим королем Рудольфа із Швабії 121, а архиепископ Зіґфрід із Майнцу коронував його на короля, і так зачалася нова громадянська війна в Німеччині.

На Пісному Синоді (березень 1078 р.) папа ухвалив, що цю справу повинні вирішити всі німецькі князі, але саксонці категорично домагалися Рудольфа. 122 А що війна продовжувалася, то папа вирішив визнати Рудольфа на Синоді в Лятерані (весна 1088 р.)<sup>123</sup>, на якому ще раз кинув прокляття на Генрика та звільнив його підданих від присяги, але цим разом прокляття не мало такого наслідку, як попереднє. Що гірше, до Майнцу з'їхалися 19 німецьких єпископів (травень 1080 р.), що розпочали справу вибору антипапи. 124 Заохочений такою реакцією єпископів Генрик скликав Синод до Бріксену (червень 1080 р.), на який прибуло 30 епископів, більшість з Льомбардії, та осудили папу Григора VII, а на його місце обрали антипапу, архиспископа Ґвідона з Равенни<sup>125</sup>, що прийняв ім'я Климента III, і скоро виїхав до Італії. Нарешті битва під Елетером (15 жовтня 1080 р.) між Генриком і Рудольфом вирішила справу в користь Генрика, а Рудольф загинув від смертельної рани. 126 Маючи розв'язані руки в Німеччині, Генрик звернув цілу свою увагу на Італію. У квітні 1081 р. він з'явився у Вероні, а 21 травня був уже під Римом, поруйнувавши подорозі всі міста графині Матільди.

<sup>118</sup> Bonizo, VIII. 119 Bertholdi, ad an. 1077: "Ob hoc maxime oppetens coronari, ut cum communione etiam regnum a Romano Pontifice videretur recipisse".

<sup>120</sup> S. Gregorii, Reg., Ep. IV:12: "Ita adhuc totius negotii causa suspensa est, ut et ad-

ventus noster et consiliorum vestrorum unanimitas permaxime necessaria esse videntur".

121 Bertholdi, ad an. 1077; cf. Leib, B, Nicephore III Botoniates (1078-1081) et Marie d'Alanie actes du VIe Congrés Intern. d'Etudes Byz., I, (1950), pp. 129 seq.

<sup>122</sup> Brunonis, De Bello, cap. 107.

<sup>123</sup> Bertholdi, ad an. 1080; cf. Hefele, V, pp. 141-145; cf. Mansi, XX, p. 531.

<sup>124</sup> Jaffe, Monumenta, p. 126.

<sup>125</sup> S. Gregorii, Reg., Ep. VIII:5. 126 Rangerius, Vita Henrici IV:4: "(Rudolphus) dux eximius, vir magnae autoritatis et laudis in toto regno, veri rectique tenax, fortis in armis, denique spectatus in omni genere virtutum".

В часі того затяжного спору на Балканах оживився самостійницький рух. Константин Бодін коронувався в Призрені на царя (1072 р.); хорватський князь Дмитро-Звонімір був також коронований на короля легатами папи Григора VII (в 1075 р.), а два роки згодом князь Михайло із Зети також одержав корону з Риму. Мимо труднощів в Німеччині, папа організовував християнську понад-державу. У Візантії проти імператора Михайла VII Парапінака повстав воєначальник Никифор Брієнній, а Никифор Ботоніят також проголосив себе імператором, і рушив з Малої Азії на Константинопіль, де вибухнув бунт. Михайло VII був усунений і замкнений у манастирі Студитів. Никифор Ботоніят був коронований патріярхом на імператора (24 бер. 1078 р.) та ще за життя Михайла VII одружився з його жінкою Марією, щоб через посвоячення з Дуками закріпити своє становище. Цю громадянську війну використав султан Сулейман, зайняв Малу Азію та проголосив «Римський Султанат» (1080 р.). Серед нового замішання Ботоніят зрікся престолу, а на його місце прийшов Олексій I Комнен (1081-1118).

Тепер Роберт Ґіскард заатакував візантійські провінції над Адріяти-ком, головно місто Диррахіюм, з наміром зайняти Константинопіль та проголосити себе імператором. У цей час Олексій I Комнен звернувся до папи Григора VII, Генрика IV та до Венеції за поміччю. Роберт зайняв Диррахіюм (жовтень 1081 р.) та рушив на Тессалію і Македонію. Одначе, візантійська партія вчинила заворушення в Італії, а тому Роберт лишив сина Богемунда на Балканах, а сам венувся до Італії. Щоб дістати допомогу від Генрика IV імператор Олексій I дав йому сто п'ятдесят тисяч золотих солідів на війну в Італії. 127

І, саме, в квітні 1082 р., як Генрик з'явився під Римом, Роберт Тіскард на заклик папи<sup>128</sup> не дозволив Генрикові заняти місто, крім дільниці, званої «Левиним містом». <sup>129</sup> Щойно в грудні 1083 р., по одержанні свіжих грошей від Олексія І<sup>130</sup>, Генрикові вдалося підкупити римлян і вони відчинили йому брами міста 21 березня 1084 року. <sup>131</sup> Папа Григор замкнувся в твердині св. Ангела, а антипапа був інтронізований трьома відлученими єпископами. <sup>132</sup>

<sup>127</sup> Leib, B., op. cit., loc. cit.

<sup>128</sup> Murait, E., Essai, ad an. 1081.
129 Annales Beneventani, MGH, SS, III, p. 182: "1084. anno 12 domni septimi Gregorii papae, ecce iam iterum Heinricus rex rediens, obsedit Romam mense Novembrio, in qua ingressus est mense Martio, et ordinavit ibi papam Guidbertum archiepiscopum Ravennatem, imposito ei nomine Clemens, prefato Gregorio papa in arce Sancti Angeli recluso.

<sup>&</sup>quot;Post hec Robertus dux congregavit exercitum in Apulia, et Romam profectus est; in qua fraude aliquantorum civium ingressus, predictum Gregorium papam de captione liberavit, Romanis maximam injuram intulit, urbem depredatus est, maximam eius incendit, et Beneventum cum papa Gregorio rediit, deinde Salernum; ubi praefatus Gregorius papa post 11 mensem sui adventus obiit 8 Kal. Iunii".

<sup>130</sup> Ekkehardi, Annales, ad an. 1083.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Ibidem, ad an. 1084.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Card. Deusdedit, Libellum contra Invasores et Simoniacos, in MGH, Liber de Lite, II, pp. 292-365.

В час свята Пасхи антипапа Климент III коронував Генрика і його жінку Берту, <sup>133</sup> але Роберт Гіскард учинив несподіваний наскок на Рим (28 травня) і в рукопашних боях місто було сильно зруйноване, головно дільниці між Лятераном і Колізеєм. <sup>134</sup> З того часу Рим змінив свій зовнішній вигляд. Роберт здобув місто й усунув антипапу, але як тільки хворий папа виїхав до Салерна, на Різдво, антипапа знову був у місті. <sup>135</sup> Незадовго потім Роберт згинув від пошесної недуги, тож Генрик не мав уже більше поважного противника в Італії.

\*

Через великі труднощі на Заході, папі не вдалося зорганізувати вілсічі туркам, і тим помогти східним християнам. Та як уже згадано, він не перестав цікавитися Сходом. У рамці тих його зацікавлень увійшла хвилево й Русь-Україна. Нагодою до того був бунт українських князів проти Київського князя Ізяслава-Дмитра, найстаршого сина Ярослава Мудрого, якого в 1068 р. усунули з Києва два брати, Святослав і Всеволод, але він по сімох місяцях, одібрав назад свій престіл за допомогою польського князя Болеслава II, що був його свояком. Одначе 22 березня 1073 року Ізяслава знову вигнали з Києва ті самі брати. Тепер він не одержав уже помочі від Болеслава II, а навпаки, князь той пограбував в нього гроші, призначені на організацію оборони. 136 Ізяславові довелося виїхати до Німеччини. Генрик вів тоді війну із саксонцями та готувався до боротьби з папою Григорієм VII, тому не міг Ізяславові нічого помогти. Він, що правда, вислав до Києва свого посла Бургарда, Святославового шурина, але з цього нічого не вийшло. В такій ситуації Ізяслав рішився вислати до папи свого сина, Ярополка-Петра та просити в нього помочі.

Про рішення папи довідуємося з його листа до Ізяслава, написаного на весні 1075 р. 137 Папа прийняв Київську Державу під високий протекторат св. Петра і таким чином Русь-Україна стала складовою частиною християнської наддержави, організованої папою. Рівночасно папа підніс її до ряду королівства, як це видно із титулу Ізяслава. На жаль, поза листом папи не знаємо ближчих обставин коронації і де вона відбулася. Відгомін тієї події знаходимо в одній тогочасній пам'ятці, т. зв. Кодексі Ґертруди (молитовник княгині Ґертруди, жінки Ізяслава і матері Ярополка), де є мініятурималюнки: один зображає поклін Ярополка і його жінки Ірини св. Петрові, а другий представляє його коронацію, разом з Іриною, самим Ісусом Христом. 138

<sup>133</sup> Seppelt, op. cit., p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Ibidem, p. 110.

<sup>195</sup> Ibidem, loc. cit. 136 Пов. Врем. Літ., до року 6581 (1073); пор. Нагаєвський, Ізяслав-Дмитро;

Bielowski, MPH, I, p. 731.

137 S. Gregorii, Ep. ad Demetrium, (Aprilis 17, 1075); cf. Baronii, Annales, XI, p. 495; cf. Mansi, XX, pp. 183 seq.

138 Severyanov S. N. Codex Gertrudianus, Petrograd, 1922, Ak. Nauk, 99, nr. 4; cf. Woj
138 Severyanov S. N. Codex Gertrudianus, Petrograd, 1922, Ak. Nauk, 99, nr. 4; cf. Woj-

<sup>138</sup> Severyanov S. N. Codex Gertrudianus, Petrograd, 1922, Ak. Nauk, 99, nr. 4; cf. Wojciechowski, T., Szkice historyczne Jedynastego Wieku, Kraków, 1951, pp. 157, 233, (rys. 17, 18).

Папа вислав зі своїм листом легата, близького свого приятеля, що був добрим знайомим Ізяслава, як папа про те згадує, і це вказувало б на якісь частіші контакти Ізяслава з папою. У наслідок втручання папи та допомоги Болеслава Ізяслав вернувся до Києва по смерті Святослава, але його скора смерть на полі бою в обороні правопорядку в Україні перервала нитку його життя 3 жовтня 1078 р. і не дала йому змоги закріпити зв'язків України із Заходом, ані заснувати спадкової династії в Києві. Його наслідник Всеволод, одружений із грецькою княжною, підпав під впливи Візантії, що хилилася до занепаду.

Часто буває, що одна важлива подія вирішує долю народу на довгі віки. За таку подію можна б уважати смерть Ізяслава та перервання зв'язків із Заходом по його смерті. Можна жаліти, що насаджені Григором VII ідеї, які стали наріжним каменем західньо-християнської цивілізації, не мали вільного вступу в Україну. Гасла папи про самостійність усіх народів витворили на Заході почуття свободи в менших народів більше, ніж на Сході.

Важкі переживання папи Григора VII за його довгого і працьовитого життя підірвали його залізне здоров'я. Передчуваючи свою близьку смерть. папа звільнив від прокляття всіх, крім Генрика та антипапи. З особистого майна в папи не залишилося нічого крім самої тіяри, яку він подарував епископові Ансельмові в Люкки. Папа вмер 25 травня 1085 р. в Салерні і був похований у церкві св. Матея. Щойно в 1578 році архиспископ Антоній Колонна поставив гарний пам'ятник і вклав у нього мощі папи. В 1614 році вони були перенесені до каплиці Прочіди й там спочивають досьогодні. Папа Пій V зачислив Григора VII до лику святих.

# 157. Birtop III (1086—1087)

Григор VII, бувши на смертній постелі, порадив кардиналам обрати архимандрита Дезидерія своїм наслідником. Це сталося по виході антипапи Климента III з Риму, але Дезидерій вибору не прийняв та поспішно виїхав на Монте Кассіно. Одначе кардинали спровадили його до Риму (5 квітня 1086) і, всупереч його протестові, ще раз його обрали. Тепер цісарський префект зачав переслідувати папу-електа, і той знову виїхав до свого манастиря. 139 Щойно в березні 1087 р., по двох роках незайнятости папського престолу, коли всі дещо втихомирилися, він прийнявши ім'я Віктора III, був висвячений та інтронізований 9 травня. 140

Сам Віктор III походив із княжої родини з Беневенто та доводився родичем князям із Салерно, і вже в дуже молодому віці став ченцем у манастирі св. Софії в Беневенто, а в квітні 1058 р. був обраний архимандритом манастиря Венедиктинів на Монте Кассіно, і там уславився подвигами чернечого життя та чеснотами.

<sup>139</sup> Chronicon Cassense, III:67; cf. Gesta Desiderii Ablatis Casin, postmodum Victoris III Papae, Migne, P. L., 149, pp. 954 seq. 140 Chronicon Cassense, III:68.

В час свого короткого понтифікату Віктор III устиг зорганізувати мешканців Пізи й Ґенуї для відсічі сарацинам у північній Африці. Похід мав успіхи, але через відмову Роджера із Сіцілії взяти участь, його наслідки не були належно використані.

Віктор III на Синоді в Беневенто (серпень 1087) осудив інвеституру (право світських можновладців призначати духовних осіб у своїх володіннях) та потвердив відлучення від церкви антипапи. Важка недуга змусила його виїхати до свого улюбленого манастиря, де він незадовго перед своєю смертю зібрав біля себе кардиналів та порадив їм обрати своїм наслідником кардинала-єпископа Оттона з Остії. Віктор III умер 16 вересня 1087 року і був похований на Монте Кассіно. 142

# 158. Урбан II (1088—1099)

Оттон (також Одо) уроджений коло 1040 р. у Франції біля Реймсу, був ченцем у Клюні і там покінчив свої науки. В 1078 р. папа Григор VII висвятив його на кардинала-єпископа Остії, а в 1082—85 р. Оттон був легатом папи, напр. на Синоді в Кведлінбурзі був головою і, не зважаючи на перемоги Генрика IV та важку долю Григора VII, він відважився анатемувати антипапу, якого підтримував цісар.

Зібрані в базиліці св. Петра кардинали обрали Оттона на папу (9 березня 1088) і він, прийнявши ім'я Урбана II, був інтронізований та коронований. Зараз же по виборі, папа поїхав на Сіцілію, щоб полагодити спір між синами Роберта Гіскарда, за по своєму поверненні до Риму застав усі посади захоплені прихильниками антипапи, так що мусів жити на острові св. Вартоломея на Тибрі. За І, хоч він жив із милостині вбогого населення Затибр'я, не завагався підтвердити відлучення від церкви Генрика й антипапи. Останній скликав своїх прихильників до базиліки св. Петра (1089 р.) і туди закликав папу на суд. В такому важкому положенні папі прийшла несподівана поміч: граф Одо із Сутрі наїхав на Рим (кінець червня 1089 р.) і антипапа мусів утікати з міста разом зі своїми людьми. На вістку про те, Генрик IV вибрався походом до Італії (1090 р.) але папа виїхав до Кампанії, а антипапа зайняв твердиню св. Ангела. Відділи графині Матільди з Тосканії побили Генрика під Каноссою в жовтні 1092 р. і це стало початком його невдач.

Безсумнівно, що до повної втрати значення Генрика спричинилася українська княгиня Євпраксія Всеволодівна, внучка Ярослава Мудрого. По смерті своєї першої жінки Берти в 1087 р., Генрик оженився з 16-літньою Євпраксією, якої чоловік, маркіз Генрик Довгий із Нордмарку, саме в тому

<sup>161</sup> Ibidem, III:73; cf. Sigeberti, Chronicon, ad an. 1086; Hefele, V, p. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Martini Poloni, Chronicon, ad an. 1086; cf. Artaud, I, p. 317. <sup>143</sup> Annales Beneventani, ad an. 1068, MGH, SS, III, p. 182.

 <sup>144</sup> Vita, cap. 29, Migne, 151, pp. 37-38.
 145 Pandulphi, Vita Gelasii II PP, in Lib. Pont., II, p. 311.

році помер і вона мала намір постриттися в черниці в манастирі в Квеллінбурзі, де її велика краса зробила враження на Генрика, так що він оженився з нею в Колонії влітку 1089 р. Одначе, звикнувши до неморального життя, він іще більше зненавидів Євпраксію (на Заході звану Аделяйдою), ніж свою першу жінку. 146 Один з аналістів, прихильник Генрика, Екгард, каже, що син Генриків, Конрад, і Євпраксія були змушувані Генриком брати участь у його нічних неморальних забавах. 147 Конрад збунтувався проти батька і втік до графині Матільди<sup>148</sup> і це скріпило ряди ворогів Генрика. які загородили всі альпійські просмики, а сам цісар мусів замкнутися в твердині у Вероні в той час, як коронація Конрада залізною короною Італії відбувалася в Медіоляні. 149 Генрик намагався покінчити самогубством, але цьому перешкодила його власна прислуга. 150

Папа Урбан II, закріпивши мир у південній Італії, виїхав на північ і десь у тому часі Євпраксії також пощастило втекти від Генрика під опіку графині Матільди, а через неї вона сконтактувалася з папою.<sup>151</sup> Навесні 1095 року папа скликав Синод до П'яченци, на який Євпраксія прибула особисто. Зацікавлення її трагедією було таке велике, що на Синод з'явилося коло 4 000 єпископів, ігуменів і духовних, та коло 30 000 князів, графів і лицарів, так що наради відбувалися під голим небом. Вина Генрика була така очевидна, що він навіть не відважився вислати туди своїх послів. Він був осуджений, а його сила зламана. Згадаємо, що літописець Нестор що мусів знати про це нещасливе подружжя Евпраксії з Генриком, про нього не згадує, але тільки робить коротку записку, що вона постриглася в черниці в Києві<sup>152</sup> та вмерла 1109 року. <sup>153</sup>

На згаданому Синоді папа Урбан II проголосив заклик до хрестового походу і в тій справі виїхав до Франції. Він мав зустріч із королем Конрадом у Кремоні та всиновив його, порадивши оженитися з донькою Роджера Гіскарда, що й сталося в 1096 р. по повороті папи до Риму. У Франції папа відбув Синод у Клермо, де відлучив короля Пилипа за біґамію (двоженство), та проголосив похід за визволення св. Землі. 154

На Сході під кінець ХІ ст. Візантії загрожували Печеніги, які при помочі секти богомолів у 1090 році стали під мурами Константинополя. Одно-

<sup>146</sup> Bonizo, op. cit., II:8: "Flagitium prorsus sua coepit spernere conjunx; quod taceat metrum nimis hinc degencretur".

147 Annales S. Disibodi, ad an. 1093, MGH, SS, XVII, pp. 14; cf. Card. Dcusdcdit, Liber

contra invasores, cap. 2, nr. 12, in MGH, Liber de Lite, II, pp. 292 seq; Ekehardi, Chronicon, ad an. 1099; cf. Gregorovius, Rom, IV (1), p. 277.

148 Annales S. Disibodi, ad an. 1093.

<sup>149</sup> Landulphi, Hist. Mediol., cap. 1, im R. I., SS, V.

<sup>150</sup> Bernoldi, MGH, SS, V, p. 456: "Ibique diu absque regis dignitate moratus nimique dolore effectus, se ipsum, ut aiunt, morte tradere voluit\*.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Annales S. Disibodi, ad an. 1094; cf. Bertholdi, ad an. 1094.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Пов. Врем. Літ., до року 6614 (1106).

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Там же, до року 6617 (1106).

<sup>154</sup> Ekkehardi, Chronicon, ad an. 1099; cf. Mann, VII, p. 288; cf. Hefele, V, pp. 192, 226-231; cf. Holtzmann W., Studien zur Orientpolitik des Reformpapstums und zur Entstehung des ersten Kreuzzuges, in Hist. Viertel. (22), 1924, pp. 164 seq; cf. Idem, Die Unionsverhandlungen zwischen Kaiser Alexios I und Papst Urban II in Jahre 1089, BZ, 28 (1928), pp. 38 seq.

часно емір Смирни, Цахас, підступив під столицю від сторони моря. Імператор Олексій I закликав на допомогу племена куманів, що натискали на печенгів від Озівського моря. Дійшло до кривавої битви під горою Левуніо 29 квітня 1091 р., у якій печеніги були вирубані впень. Тепер залишалася ще турецька загроза, тому імператор звернувся до папи Урбана ІІ з пропозицією замирення своєї Церкви з Римом, як папа допоможе в обороні проти турків. Папа вислав до Константинополя леґатів з ігуменом грецького манастиря у Ґротта Ферраті, і через них імператор просив папу прибути особисто до Константинополя і на спільному Соборі обох Церков довести до порозуміння. Папа був готовий прийняти це запрошення, але стан його здоров'я та відносини на Заході не дали можности це виконати. Папа показав йому свою волю тим, що зняв з нього відлучення здобуте ним за детронізацію Никифора Ботоніята. 156

З Житія папи довідуємося, що на Синоді в Барі в 1089 р., де було 185 єпископів із Заходу й Сходу, була порушувана справа церковної єдности. Цей Синод відбувся в тамошній катедрі св. Миколая, куди були перевезені мощі цього Святого італійськими купцями (з Мир у Лікії), щоб не попали в руки мохаммеданам, і там папа установив спеціяльне свято «Перенесення мощей св. Отця Миколая». На тому Синоді грецькі люди оспорювали навчання Заходу про Святого Духа, а папа доручив богословові, св. Ансельмові, їм на те відповісти. 157 В 1091 р. знову бачимо послів Олексія у папи з проханням помочі проти турків. Також на згаданому Синоді в П'яченці (1095 р.) посли Олексія І розповідали про жорстокості турків і печенігів над християнами. Папа зобов'язав присягою західніх лицарів 159 дати поміч імператорові через їх участь у визволенні святого Гробу з рук невірних. 160

На Синоді в Клермо (18 лист. 1095 р.) при співучасті кардиналів, 13 аржиєпископів, 250 єпископів і багато духовних, та світських людей папа формально проголосив хрестовий похід. Адемар, єпископ Пуї, був іменований папським леґатом та одержав похідного хреста. Початок походу був призначений на 15 серпня 1096 р. Зібралося багато лицарів зі своїми князями, напр., Раймунд з Тулюзи; Ґодфред з Бульйону і його брат Болдвин; Гуго з Вертмандуа, брат Пилипа, короля Франції; князь Роберт з Нормандії, брат англійського короля і син Вільгельма Завойовника; граф Роберт із Флямандії; Богемунд, син Роберта Ґіскарда з Сицілії і т. д.

Папа повідомив імператора Олексія I про їхній виїзд та просив до помочі за їх переїзду через візантійську територію. Між греками й христоносцями була згода аж до хвилини здобуття Антіохії 3 червня 1098 р., де

<sup>161</sup> Mann, VII, p. 302.

<sup>155</sup> Vita Urbani, cap. 52.

<sup>156</sup> Bernoldi, ad an. 1089: "Dominus papa Constantinopolitanum imperatorem ab excommunicatione per legatos suos absolvit".

<sup>157</sup> S. Anzelmi, De Processione Spiritus Sancti.

<sup>158</sup> Bernoldi, ad an. 1091.

<sup>159</sup> Ibidem, ad an. 1095.

<sup>180</sup> Historia monasterii novi Pictaviensis, ed. Watterich, I, p. 598: "Divino instinctu admonitus (papa Urbanus) gentes christianorumque populus coepit commonere atque ad sepulchrum Domini locaque de manu iniquorum auferenda piarum animos coepit invitare".

князь Богемунд задумав засісти настало, що було дуже ненаруку грекам. Незважаючи на брак доброї організації, хрестоносці здобули 15 липня 1099 р. Єрусалим. На жаль, вони не були приготовані до далекосяглих рішень на здобутих ними територіях, бо напр., обрали Арнольда, капеляна Роберта з Нормандії, на патріярха Єрусалиму. Папський леґат Даімберт, щоправда, уневажнив цей вибір, але незадовго сам був обраний на цей престіл, і визнав князів Ґодфрея і Богемунда князями Єрусалиму й Антіохії. Зрозуміло, що таке господарювання хрестоносців на здобутих теренах, що колись належали до Візантії, не викликало захоплення у греків.

Папа Урбан II не міг уже мати впливу на зміну становища в тій справі, бо відбувши свій останній Синод (кінець квітня 1099 р.), умер через два тижні по здобутті Єрусалиму (29 липня 1099 р.) та був похований у базиліці св. ІІетра. $^{162}$ 

\*

В час імператора Олексія I у Візантії була тісна співпраця між Церквою й державою. Напр., він поміг ченцям заснувати манастир на острові Патмос, допомагав поборювати єресь богомолів, судив Івана Італя за проповідування поганської філософії, тощо. Зрозуміла річ, що він, бувши прихильником церковної єдности із Заходом, відповідно впливав і на своїх єпископів.

Це можемо бачити також і в Русі-Україні, напр., митрополит Іван II Продром († 1089 р.) писав до антипапи Климента III, визнаючи примат папів, але підносячи деякі закиди проти звичаїв Заходу. По його смерті, як згадує наш літописець, Янка Всеволодівна, їздила до патріярха, Миколи III Кирдиніята, званого Граматиком (1084—1111), та «Приведе Янка митрополита Йоана скопьчину (евнуха — І. Н.), егоже видівше людье рекоша: "Се навье пришел." Оть года бо до года пребивь умре. Бі же сей мужъ не книженъ, но умомъ прость і просторікъ». 164 І дійсно, митрополит Іван III умер у 1090 році.

Ніконівський Літопис згадує під 1091 роком, що «Того же літа приде Федор Грекъ митрополичь отъ папи изъ Рима и принесе много мощей святихъ» 165, і це насуває припущення, що в часі унійних (єднальних) розмов Урбана ІІ з Олексієм І, папа вів такі самі розмови безпосередньо і з Кисвом. Можна сумніватися, чи «простъ і просторікъ» Іван ІІІ за свого короткого епископату вислав до Риму згаданого Федора. Одначе згадка літописця про іншого митрополита, Єфрема в Переяславі, висуває можливість, що цей Переяславський митрополит вів іншу політику від грецьких митрополитів в Україні; напр., він наказав перенести мощі св. Феодосія Печерського (14 серпня 1091 р.) до нової церкви, і це треба вважати його офіціяльною канонізацією, якій противився Іван ІІ Продром, мабуть з причини

<sup>162</sup> Artaud, I, p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Павловъ А., Критическое опитие по истории древней греко-русской полемики, Спб., 1878, стор. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Пов. Врем. Літ, до року 1089, Лихачев, I, стор. 137.

<sup>165</sup> Нікон. Літопис, до року 1091.

католицько-національного характеру діяльности св. Феодосія. Тому не було б нічого дивного, якби митрополит Єфрем вислав згаданого Федора до папи Урбана II. I це, здається, було причиною, чому грецькі наслідники в Києві викреслили його ім'я з реєстру митрополитів, дарма що Єфрем керував Українською Церквою аж до приходу грека, Миколи I (1097— 1101 p.).

Про визнання примату папи митрополитом Єфремом свідчить факт, що в час його владицтва у цілій Київській митрополії було запроваджене чисто католицьке свято «Перенесення мощів св. Отця Миколая», установлене папою Урбаном II на Синоді в Барі в 1089 р. Митрополитові Єфремові приписується також авторство «Сказанія про перенесення мощей» та уложення Акафісту в честь св. Миколая, де славиться перенесення його мощей на латинську землю. 166 І як взяти на увагу, що цілий Схід не прийняв того свята, а скорше називав його «крадіжкою мощів св. Миколая», то це є виразним доказом католицької політики Києва в час митрополита Єфрема.

На цю обставину в деякій мірі вказує також ставлення папи Урбана II до особи Євпраксії-Аделяйди на Синоді в П'яченці 1095 року. Одначе по подіях в час хрестового походу, з Греції знову повіяло на Русь-Україну протилатинським духом, і тому особа митрополита Єфрема стала суперечливою, а його ім'я було викрислене його грецькими наслідниками в Києві з ресстру митрополитів. Нема де правди діти, до охолодження відносин Києва із Заходом могла також причинитися й та обставина, що на Заході йшла боротьба проти інвеститури (права світських можновладців настановляти духовних у своїх володіннях) і проти неї були звернені всі реформи, головно проти занадто зісвідченого жонатого духовенства. Напр., папа Урбан II на Синоді в Малфі (10 вересня 1089 р.) наказав усунути всіх жонатих духовних з посад, дарма, що в південній Італії був східній обряд. 167 Треба сказати, що дух тих реформ в Русі—Україні не був добре зрозумілий, ані прийнятий, бо там усе духовенство було жонате, а благочестиві князі не лиш Церкви не обкрадали, але оточували її дбайливою опікою, будуючи на свій кошт величаві храми і даючи на їх утримання не десятину, а восьмину зі своїх особистих доходів.

#### 159. Пасхаль II (1099—1118).

Райнерій, син Крещента й Амальфії, уродився в Блері біля Фаєнци. 168 Він був ченцем у Клюні, або Вальомброзі біля Фльоренції і, бувши двадцяти років, був висланий у справах манастиря до Риму і там папа Григор VII висвятив його на кардинала-пресвітера для церкви св. Климента, а згодом він був обраний ігуменом у манастирі св. Лаврентія «Поза мурами». 169

<sup>166</sup> Томашівський С., Історія Церкви на Україні, стор. 141-142.

 <sup>167</sup> Hefele, V, pp. 194-196 (can. III, IV, XII, et XIV);cf. Mc Sorley, p. 306.
 168 Duchesne, II, pp. 296-310; cf. Migne, P. L., 163, Vita Paschalis II, Papae, pp. 13-28.
 169 Sigeberti Gemblacensis, ad an. 1105, MGH, SS, VI, pp. 300-374.

На папу обрано його 13 серпня 1099 р. в церкві св. Климента, інтронізовано в Лятерані, а висвячено в церкві св. Петра. Він вислав Синодальні листи і був усіма визнаний законним папою. Одначе партія Генрика IV по смерті антипапи Климента 1100 р. зійшлася в базиліці св. Петра й обрала його наслідником Теодорика, але того скоро схоплено й ув'язнено в манастирі Лякава, 170 де він і вмер коло 1102 року. По його смерті ця сама партія обрала йому наслідником єпископа Альберта із Сабіни, але внаслідок заворушення в місті він мусів ховатися в церкві св. Маркелла, де юрба його схопила, здерла з нього палліюм, та посадивши на коня, привезла його до Лятерану і він був засланий до манастиря в Аверзі.

На Пасху в 1102 р. папа відбув Синод і там прокляття на Генрика було ще раз відновлене, але це не вплинуло на зміну поступовання цього володаря. В грудні 1104 р. збунтувався проти нього другий син, Генрик V<sup>171</sup>, що втік під опіку папи, але дуже скоро показав себе не кращим від свого батька. Уста Коч цей бунт молодшого сина змусив Генрика-батька просити в папи зняття з нього прокляття за лього прокляття за териности мусів незабаром сховатися в твердині Тіволі.

В Німеччині розгорілася жорстока війна між батьком і сином. Генрик IV був схоплений, осуджений на Соймі в Майнці (22 грудня 1105 р.) та змушений стояти на колінах перед збором князів і, врешті, зректися престолу в користь свого сина Генрика V, 174 що в лютому, на другий рік, був коронований. Щоправда, Генрикові IV пощастило втекти з тюрми, але 7 серпня 1106 р. він нагло вмер, одержавши дорогою ласки послідні св. Тайни 175, а його тіло було переношуване з місця на місце і щойно за п'ять років знайшло свій спочинок біля предків у Шпаєрі. Такий був кінець гордого володаря, що приніс Церкві стільки клопоту й лиха.

Генрик V сподівався, що папа Пасхаль під час своєї подорожі до Франції заїде до Майнцу й коронує його на цісаря, і тому виїхав до Ареццо, звідки вислав до папи своїх послів. Папа згодився з умовою: хай він зречеться інвестувати своїх єпископів. 12 лютого 1111 р. Генрик з'явився в Римі, і вже в базиліці св. Петра папа зажадав від нього присяги, що як усі німецькі єпископи звернуть державі наділені їм королями добра, то він зречеться інвеститури. По такій заяві папи Генрик V зібрав своїх єпископів на нараду біля захристії, але вони відмовилися зректися т. зв. «реґалій»,

<sup>170</sup> Annales S. Disibodi, MGH, SS, XVII, p. 17; cf. Jaffe, Monumenta, p. 194; cf. Annales Romani, MGH, SS, V, pp. 474 seq.

<sup>171</sup> Ekkehardi, Chronicon, ad an. 1104; cf. Annalista Saxo, ad an. 1104. 172 Disputatio vel Defensio Paschalis Papac, MGH, L. d. Lite, II, p. 665.

<sup>173</sup> Jaffe, Monumenta, p. 230.

<sup>174</sup> Ekkehardi, ad an. 1106.

<sup>175</sup> Annales Hildenheimenses, MGH., SS, III, p. 110: (Heinricus) regnum filio tradidit, atque omnium pedibus provolatus, praecipue cardinali legato Apostolicae Sedis, veniam et absolutionem banni precabatur, confitens se multo tempore anathematizatum esse a papa Hildibrando, et iniuste super eum constituisse Wicbertum papam, et suis temporibus rem publicam nimis esse turbatam; et cuncta, quae sibi obiecerant, confessus est, excepto quod idola non adoraret.

королівських надань, 176 а тому Генрик не хотів зректися інвеститури. Переговори тягнулися до вечора, і тоді нетерплячі німці категорично зажадали від папи коронувати Генрика без конкордату.<sup>177</sup> A що папа не хотів, то його схоплено по скінченій Літургії й задержано при гробі св. Петра. <sup>178</sup> У церкві настало ще більше замішання й почувся брязкіт німецької зброї. Під час боротьби було багато вбито і поранено, та пограбовано все церковне начиння. 179 Це обурило римлян і вони на скору руку виступили проти німців. Битва тривала два дні, а вночі з 15 на 16 лютого 1111 р. Генрик був змушений утікати з Левиного міста. Він забрав із собою папу, кардиналів і єпископів, пограбувавши все, що було під рукою. З папи здерто всі його відзнаки, а кардиналів і аристократів пов'язано шнурами й волочено за кіньми німецьких їздців. 180

Папу й шістьох кардиналів замкнено в твердині Требікулюм, а інших в'язнів у Коркоділіюмі, місцевості між Тіволі й Заборолом. 181 Тепер кардинал-епископ Іван з Тускулюму намагався зорганізувати норманську допомогу, але Роджер з Сіцілії вмер за кілька днів по схоплені папи, як також і Богемунд. У цілій Італії залишилося чотири жінки-володарки: Аделяйда на Сіцілії, Олена в Салерно, Констанція в Таранто і графиня Матільда в Тосканії; остання вже була занадто стара до воєнного походу. Таким чином папа Пасхаль залишився на поталу Генрика V. 182

Два місяці тевтонські вояки плюндрували околиці Риму, а папу мучено, щоб погодився на інвеституру, інакше грожено схизмою й посадженням у Римі антипапи Магінульфа. 183 Врешті, битий сумнівами, бажаючи рятувати невинне населення від розбоїв та Церкву від нової схизми, папа згодився на інвеституру, але під умовою, що Генрик залишить Церкву в спокої й поверне все пограбоване добро. 12 квітня папа відслужив св. Літургію в церкві св. Симфорози та, уділяючи Генрикові св. Причастя, сказав: «Це Тіло Господа, що його має св. Церква, народжене від Пресвятої Богородиці, що було розп'яте на хресті для спасіння людського роду. Його даю тобі, Дорогий Сину, за відпущення гріхів і для дотримання миру між мною й тобою, між державою і священством. Хай Господь наш Ісус Христос, якого Тіло даю тобі, буде хоронителем і запорукою щирого миру і згоди між мною й тобою, між державою й Найвищими Архиєреями». 184

На другий день у базиліці св. Петра в Римі папа наложив корону на голову Генрика. 185 а Генрик вернувся до Німеччини і поховав тіло свого батька в катедрі в Шпаєрі. 186 Цілий Захід з обуренням осудив Генрика, а

<sup>176</sup> Regalii це князівства, міста, замки, биття грошей, мита і т. д.

<sup>177</sup> Chronicon Cassense, IV:38.

<sup>178</sup> Gregorovius, Rom, IV (2), p. 342.

<sup>179</sup> Chr. Cassense, loc. cit.

<sup>180</sup> Ibidem, IV:39.

<sup>181</sup> Annales Romani, ad an. 111, MGH, SS, V, p. 475.

<sup>182</sup> Mann, VII, p. 57. 183 Chr. Cassense, II:40.

<sup>184</sup> Jaffe, Relatio Caesarea, in Mon. Bamberg., p. 274; cf. Hefele, V, pp. 307-313.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Ibidem, p. 276. <sup>186</sup> Ekkehardi, ad an. 1111.

деякі єпископи висловили незадоволення з приводу поступливости папи, як напр., Бруно з Сені<sup>187</sup>, та вся ієрархія Франції винуватили папу,<sup>188</sup> також і німецькі ченці осудили насильство Генрика й закидали папі поступливість. <sup>189</sup>

Імператор Олексій I пропонував папі свою поміч і піддав думку коронувати його сина Івана II на імператора<sup>190</sup>, що з'єднав би Схід і Захід в одну державу. Але західні духовні запротестували.<sup>191</sup> Папа скликав до Лятерану Синод (18 березня 1112 р.), де було 23 кардинали, 12 архиєпископів і 114 єпископів і там виявив їм усю правду про насильства Генрика та вимушений ним привілей інвеститури, який папа відкликав..<sup>192</sup> Побіжно згадаємо, що там було проголошене ісповідання віри папи і в ньому ще не було згадки про осудження Фотія.<sup>193</sup>

Французька ієрархія, зібрана на Синоді у Вієні (15 вересня 1112 р.), анатемувала Генрика за насильство<sup>194</sup> і це стало причиною нової війни в Німеччині. На додаток, по смерті графині Матільди (24 липня 1115 р.) Генрик забрав усі її посілості, віддані нею папській державі, як інтеґральну частину Патримонії св. Петра. Генрик з'явився в Італії 1116 року, саме як папа відбував у Лятерані Синод, і викликав заворушення в Римі, так що папа мусів покинути місто. В час його відсутности архиєпископ Маврикій з Браги ще раз коронував відлученого Генрика в базиліці св. Петра, за що був відлучений сам папою на Синоді в Беневенто (квітень 1117 р.).

Немов відгомоном усіх цих справ був спір за інвеституру в Англії, а архиєпископ Ансельм із Кентербері був усунений з престолу королем Генриком I, але по втручанні папи він знову був повернений на його пост. Папа Пасхаль II вилучив єпископство в Портукале з-під юрисдикції еспанського митрополита і створив з нього нову провінцію, і таким чином поставив першу основу для створення незалежної Португалії.

І в тих важких обставинах папа заохочував західніх хрестоносців до активної участи у визволенні Святої Землі, а хто б не додержав зложеної обітниці, на такого спадала неслава. Папа відлучив також хрестоносців, що втекли з-під Антіохії із страху перед турками. Греки не були вдоволені з політики західніх князів у Малій Азії, а тому вважали їх присутність

<sup>187</sup> Epist. Brunonis ad Paschalem II PP, Migne, P. L., v. 163, p. 463.

<sup>188</sup> Orderici, Hist. Eccl., X:1, ad an. 1111.

<sup>189</sup> MGH, SS, XXI, p. 431. 190 Chr. Cassense, IV:46;

<sup>191</sup> Paschal II Papa ad Alexium Imperatorem Constantinopolitanum, Migne, P. L., 163, pp. 388-389: "Novit sane vestrae sagacitatis experientia quanto olim Constatinopolitani patriarchae circa Romanum episcopum devotio ac reverentia fuerit. Caeterum ex multis jam annorum curriculis adeo se civitatis regiae praesules cum clero suo praeter omnem audientiam a Romanae Ecclesiae charitate ac obedentia subtraxerunt ut neque litteras ab Apostolica Sede directas suscipere, nec eius apocrisiariis communicare dignati sunt. — Ea enim, quae inter Latinos et Graecos fidei vel consuetudinum faciunt, non videntur aliter posse, sedari, nissi prius capiti membra cohaereant".

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Boso, Vita Paschalis II PP, in L. P., II, p. 369; cf. Hefele, V, pp. 317-19; cf. Mansi, XXI, pp. 49 seq; cf. Muratori, R. I., SS, III (1), p. 363.

<sup>193</sup> Professio Fidei Paschalis, II, Migne, P. L., v. 163, p. 471.

<sup>194</sup> Epistola Synodalis, Migne, v. 163, p. 465.

непотрібною. Нема де правди діти, багато з-поміж хрестоносців виявилися авантурниками, що шукали не слави Божої, але власної наживи й поводилися дуже некультурно з населенням зайнятих теренів. З того приводу папа мав чимало прикростей. Папа вмер 21 січня 1118 р. та був похований у Лятерані.

# 160. Гелазій II (1118—1119).

Іван, син Івана й Анни, уродився в містечку Ґаєті<sup>195</sup>, та від юнацьких літ був ченцем на Монте Кассіно, де студіював під рукою славного ігумена Десидерія (папи Віктора III). Папа Урбан II узяв ченця Івана до праці в папській канцелярії і саме йому приписується зміну «маюскулів» на «мінускули», що сталася в часах папи Урбана II. 196

По смерті Пасхаля II партія Генрика зайняла всі найважливіші церкви в Римі, тому вибір папи Гелазія II був довершений кардиналами в манастирі на Палятині (24 січня 1118 р.). Там заатакував їх Ченчій Франґіпане й папа-елект та кардинали були сильно ушкоджені тілесно. Прихильники папи відібрали Капітолій і звільнили папу, а тоді він із тіярою на голові відбув похід до Лятерану<sup>197</sup>, де був інтронізований, і хоч ще не мав хіротонії пресвітера ані єпископської висвяти, вже рядив Церквою, прийнявши ім'я Гелазія II.

Генрик скорим маршем прибув з Верони до Риму, а папа виїхав до своєї рідної Ґаєти, і там відбулися його свячення. На розпорядження Генрика, архиєпископ Маврикій із Сабіни був обраний антипапою, коронований та інтронізований під ім'ям Григора VIII, і за те Генрик і Маврикій були відлучені на Синоді в Капуї (квітень 1118 р.). 198

Папа вернувся до Риму, де партія Ченчія Франгіпане знову напала на нього, але цим разом антипапа мусів утікати до Сутрі. Одначе, папа не хотів жити в неспокійному Римі і виїхав до Франції, де відбував Синоди, напр., в Руені (лист. 1118 р.), а на другий рік у Вієні (січень 1119 р.). І там захопила його смерть, 29 січня 1119 року. Він був похований у манастирі в Клюні.

# 161. Калікст II (1119—1124).

Гвідон, син графів Вільгельма й Степанії з Бургундії, був одним із десятьох дітей, а тому був посвоячений із династіями різних країв, — напр., з англійським королем Генриком; із французьким королем Людвиком VI; із цісарем Генриком V; з еспанським королем Альфонсом VII та французькими графами. Три брати Ґвідона наклали головами в часі хрестового походу до Святої Землі.

<sup>195</sup> Duchesne, II, p. 347. Vita Gelasii II Papae, Migne, P. L., 163, pp. 473-484.

 <sup>196</sup> Mann, VIII, p. 125.
 197 Duchesne, II, p. 347.

<sup>198</sup> Mann, VII, p. 130; Vita, cap. 17. ronii, ad an 1118; cf. Hefele, V, p. 344.

Гвідом учився в катедральній школі в Бесансоні і при тамошній катедрі одержав свячення на пресвітера, а коло 1088 року став архиєпископом Вієн, де мав спір із єпископом Гугом із Греноблю, який закінчився рішенням папи Пасхаля II. 199 В 1101 р. архиспископ Ґвідон був папським леґатом до Англії, а по смерті архиєпископа Ліону, Гуга, виконував також обов'язки Вікарія Франції та був іменований опікуном малолітнього Альфонса VII. Архиепископ Ґвідон перший кинув анатему на Генрика V, дарма, що був його родичем. По смерті Гелазія ІІ в Клюні кардинали обрали його наслідником Гвідона та коронували його (9 лютого 1119 р.) в катедрі у Вієні, але він наполягав, щоб цей вибір був ще підтверджений рештою кардиналів у Римі. Про те був повідомлений кардинал-єпископ Петро з Порто, що виконував обов'язки Вікарія Риму, і той скликав кардиналів до церкви св. Івана «від Острова» і там вибір був ще раз підтверджений. Щойно тепер він прийняв ім'я Калікста ІІ.

Заки папа виїхав до Риму, він відбув подорож по Франції та закликав німецьких єпископів поборювати інвеституру.<sup>200</sup> На Синоді в Тулюзі осудив єресь альбіґензів, і там уперше зустрічаємо згадку, що по осудженні духовним судом уперті були віддані світській владі для покарання.<sup>201</sup> На синоді в Реймсі, де було 215 архиєпископів та єпископів, а разом з ігуменами й іншими духовними 427 достойників Церкви, як також були там посли Генрика<sup>202</sup>, папа упорядкував відношення Церкви до держави, проголосивши декрети проти симонії, миколаїзму та інвеститури.<sup>203</sup> Генрик був іще раз відлучений і всі його піддані звільнені від присяги вірности. Така сама доля стрінула антипапу Маврикія, разом із його прихильниками. 204

У червні 1120 р. папа прибув до Риму, відбув у базиліці св. Петра формальну коронацію та перейняв у посідання Лятеран<sup>205</sup>, і ще того самого року виїхав до південної Італії, де прийняв заяву вірности від норманів. Антипапа Маврикій був замкнений у твердині Септізоніюм, а згодом у манастирі Лякава, де й умер у 1137 році. 206

Щойно тепер цісар Генрик V був готовий до укладення конкордату з папою. Не сталося у Вормсі 22 вересня 1122 р. На основі цього конкордату канонічний вибір німецьких єпископів відбувався в присутності цісаря або його представників, а Церква одержала назад усе забране у неї майно. Цісар одержав привілей наділювати обраних канонічно єпископів скипетром — символом світської влади, але за те він зрікся привілею надавати їм

200 Calixti II PP, Ep. (5), ad Federicum arch. Coloniae: "Caveas ne pessima investitorum

a tyranno illo putredine tua sinceritas contingatur".

206 Chr. Cassense, ad an. 1121.

<sup>199</sup> Muratori, R. I., SS, III, p. 418; cf. Migne, v. 163, pp. 1073 seq.

<sup>201</sup> Cons. Tolosanı decreta, in Jaffe, Monumenta, p. 352; cf. Labbe, X, p. 857: "Hos, qui, religionis speciem simultantes, dominici corporis et sanguinis sacramentum, baptisma puerorum, sacerdotium et ceteros eccl. ordines et legitimarum damnant federa nuptiarum tamquam hereticos ab Ecclesia Dei pellimus, et damnamus, et per potestates exteras coherceri praecipimus".

<sup>202</sup> Orderici, Hist. Ecclesiastica, XII:9, ad an. 1121, MGH, SS, XVI.

Mann, VII, p. 158.
 MGH, SS, XVI, ad an. 1121 (Annales Camerancenses).
 Calixti II PP, Ep. 176, in Mann, VIII, p. 161.

хреста й персня — символів духовної влади. Він був звільнений від прокляття, про що папа повідомив цілу Церкву. 207 До Лятерану був скликаний Собор 18 березня 1123 р., на який прибуло понад 997 Отців: кардиналів, архиспископів, єпископів, архимадритів та ігуменів від усіх народів, крім греків. Цей Собор уважається Дев'ятим Вселенським Собором і першим на Заході. На ньому, перш за все, був затведжений Вормський конкордат та схвалено 25 дисциплінарних правил-канонів, напр., проти симонії та миколаїтизму (про целібат) канон 1 і 7, як також уперше на Соборі було проголошене подружжя духовних вищих чинів недійсними і гостро заборонено їм держати в своїх домах жінок. 208 Таким чином вікові намагання завести безженний клір знайщли своє кінцеве завершення.

На Сході по смерті імператора Олексія І його наслідником став Іван ІІ Комнен (1118—1143), що визначався мудрістю, енергією та хрустальним характером. Він із залізною послідовністю і волею рядив своєю державою, маючи до діла з норманами, турками й мадярами, що змагали до опанування деяких провінцій на Балкані. На його дворі жив осліплений Алмус, брат угорського короля Степана ІІ. Напередодні Лятеранського Собору посли імператора прибули до Риму і там велися розмови про поєднання Церкви. Сучасники й наслідники Івана ІІ, званого «Кальйоаннес-Добрий Іван, уважають його одним з найкращих володарів Візантії. 209 Листи папи до Івана ІІ не збереглися, але є лист Івана ІІ до папи з червня 1124 р., де він подає список висланих папі дарів 210. Унійні переговори продовжувалися ще за папи Гонорія ІІ, але, видно, не довели до бажаної цілі. Одна записка пізнішої хроніки каже, що в часі перебування папських легатів у Константинополі прибув туди патріярх Іван із Індії просити про палліюм, але імператор Іван казав йому поїхати до Риму, бо папа є головою цілої Церкви.

\*

Польський князь Болеслав III Кривоустий (1102—1139) вів внутрішню війну із Збігневом і, бажаючи запевнити собі поміч Київського князя, закотів узяти собі за жінку Збиславу, доньку князя Святополка (1093—1113), як згадує про те аналіст Галл. З огляду на їх близький ступінь спорід-

<sup>207</sup> Mansi, XXI, pp. 273, 287; cf. Jaffe, Bib. Rer. Germ., V, p. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Hefele, V, pp. 378-384; cf. Mansi, XXI, pp. 279, 887 seq; Denziger, Enchiridion Symbolorum 233-234.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Finlay, op. cit., p. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> De Epist. Rom. Pont., ed. Pitra, p. 481; cf. Robert, Bullaire du Calixte II, Paris, 1891, II, p. 395; cf. Chronicon Alberici, Trium Fontium a monacho Novi Monasterii Hoiensis interpolata, ad an. 1122, in MGH, SS, XXIII.

<sup>211</sup> Galli Anonymi, Cronica et Gesta Ducum sive Principum Polonorum, ed. Maleczynski, Kraków, 1952, p. 90: "Sed praetermissis pluribus suo loco retractandis, de nuptiis (Boleslavi cum Zbyslava) referamus eiusque donis Bolezlaui magni regis muneribus comparandis. Quatenus autem hos a Paschali papa secundo concessum fuerat, quod nuptias istos de consanguinitate licuerit, Balduinus Cracoviensis episcopus, ab eodem papa Romae consecratus, fidei ruditatem et patriae necessitatem intimavit, sicque Romanae Sedis auctoritas, ut fertur, hoc conjugem misericorditer, non canonice nec usaliter, sed singulariter collaudavit".

нення, Болеслав III мусів просити в Римі диспензи. Цілу справу вів архиєпископ Болдвин із Кракова, що був хіротонізований папою Пасхалем II особисто. Таку диспензу папа дав і їхній шлюб відбувся 25 березня 1103 р.212 Варто відзначити, що аналіст Галл, за національністю Італієць, і близький дворові Болеслава III, описуючи докладно обставини диспензи, ані одним словом не згадує, що на Русі-Україні була інша віра від католицької, дарма, що саме в тому часі, по двох роках незайнятости митрополичого престолу в Києві, прибув туди грек, Никифор, що зачав ширити грецьку ненависть до латинян.

По шлюбі Болеслава III із Збиславою папський легат, єпископ Валльо (або Галльо) з Бове скинув з посад двох польських епископів за якісь провини,<sup>213</sup> а вже наприкінці понтифікату Калікста II, кардинал-легат Егідій із Тускулюму, за згодою краківського єпископа і князя Болеслава, увільнив манастир у Тинці з-під юрисдикції Кракова. 214 де були колись слов'янські ченці, а тепер цей манастир мав стати осередком реформ.

Відзначимо також, що при шлюбі угорського короля Коломана з Евфемією Мономахівною нічого не чуємо про диспензу від мішаного віровизнання. Саме він зайняв візантійські провінції на Балканах та в 1102 р. був коронований у Београді на короля Хорватії й Далмації. 215 Це викликало спір у Церкві, а архиєпископ Крещент із Спалято, що без повноважень від папи судив і переносив своїх єпископів, одержав сувору догану. 216 По цьому папа вирішив розв'язати цю справу радикально: він утворив Дальматську провінцію в Діоклеї<sup>217</sup>, а дещо згодом надав митрополітальні права престолові в Антіварі для Албанії, якої архиєпископ Ілля одержав палліюм.<sup>218</sup>

Папа Калікст ІІ умер 13 грудня 1124 р. і був похований у Лятерані біля гробу Пасхаля II.<sup>219</sup>

# Гонорій II (1124—1130).

Лямберт походив із дуже вбогої родини в Фаньо біля Больоньї, де був архидияконом і з Больоньї взяв його папа Урбан II до Риму. Пасхаль II хіротонізував його на кардинала-єпископа Остії в 1117 р. і звідти він пішов із папою Гелазієм ІІ на вигнання до Франції. За Калікста ІІ також їздив із папою до Франції і брав участь у Синодах та переговорах із Генриком V.

213 Bielowski, MPH, II, p. 27: "Romanae Sedis legatus Walo nomine Bolvacensis episcopus, Poloniam advenit".

<sup>212</sup> Князь Святополк, батько Збислави, був рідним братом Ізяслава І, якогожінка була донькою Казимира Відновителя, дідуня Болеслава III в простій лінії. Balzer, Genealogia, pp. 120-121; cf. Baumgarten, N, de, Genealogies, pp. 10-11; cf. Abraham, Początek biskupstwa w Krakowie, R. Hist., 1900, (IV) p. 195.

<sup>214</sup> Ibidem, I, pp. 516 seq.
215 Albinioni, K., Memorie per la storia Dalmazia, Zara, 1809, II, pp. 9 seq.
216 Calixti II PP, Ep. 106, in P. L., v. 163.
217 Calixti II PP, Ep. 186 et 187, in P. L., v. 163.
218 Idem, Ep. 436, ibidem.
219 Jensie Diegorie De Eccleria Lateraperse Migne P. L., v. 78, p. 1386.

<sup>219</sup> Joannis Diaconi, De Ecclesia Lateranense, Migne, P. L., v. 78, p. 1386.

I саме кардинал Лямберт був папським легатом із необмеженими повноваженнями в часі укладання конкордату у Вормсі. Силу його характеру й дипломатичний хист видно з його листа, яким він скликав німецьку ієрархію на Синод до Майцу 8 вересня 1122 року. 220 Строгість легата, кардинала Лямберта, пізнаємо з того, що лише заступництво архиєпископа Адальберта з Майнцу врятувало тоді св. Оттона, єпископа Бамберґу, від відлучення через його неприявність на згаданому Синоді. 221

По смерті Калікста II в Римі створилося знову дві партії: Лев Франгіпане зі своїми прихильниками виставив кандидатуру кардинала Лямберта, а інші кардинали зібралися в каплиці св. Панкратія в Лятерані й намітили кардинала Теобальда з церкви св. Анастасії. Вони вже наложили на
нього папську мантію й готувалися до інтронізації. Тим часом Лямберт був
інтронізований у церкві св. Сильвестра<sup>222</sup>, і тепер частина прихильників
Теобальда перейшла на його сторону та визнала його папою.<sup>223</sup> У витвореній ситуації обидва кандидати зреклися вибору, а всі кардинали ще раз
обрали Лямберта, що прийняв ім'я Гонорія II (21 грудня 1124 р.).

Цісар Генрик V умер (23 травня 1125 р.), а папа негайно зарядив перебрання даровизни Матільди в Тосканії, згідно з постановами конкордату у Вормсі. Папа піддержав саксонського князя Льотаря, що був обраний на короля, і запросив його до Риму задля коронації на цісаря. Але князь Конрад із Гогенштавфу був обраний на Соймі в Шпаєрі антикоролем (грудень 1127 р.) і коронований архиєпископом Ансельмом із Медіоляну, а тому обидва були папою відлучені, а Льотар коронований на цісаря в 1133 році. Він визнав супрематію (верховенство) папи та пішов на ще більші поступки, ніж це передбачував конкордат у Вормсі.

Англійський король Генрик I, уважаючи архиєпископів у Кентербері сталими леґатами папи, довго не хотів пустити до Англії інших папських леґатів. Щойно тепер прийняв кардинала Івана, єпископа з Креми, і той відбув Синод в Рокбурзі й Вестмінстері, де було схвалено 17 дисциплінарних правил проти симонії й миколаїтизму. 224

Папа Гонорій II скріпив дисципліну ченців в Клюні й на Монте Кассіно, а в останьому відлучив архимадритів Понтія й Одервізія, що один одного поборювали. Папа затвердив правила нового Чину Премонстрантів, започаткованого св. Норбертом з Премонтре (22 лютого 1126 р.). Папа затвердив князя Роджера з Сіцілії князем Апуллії, як він зрікся Беневента й Капуї.

Унійні розмови імператора Івана II Комнена продовжувалися й за папи Гонорія II. Залишився лист від «Івана, вірного в Христі Господі, Імператора, Порфірородного базілєвса, високого і могутнього Авґуста та Автократора всіх римлян Комнена», в якому говориться про поділ влади духовної і світської. Духовна влада дана Христом Апостолам «в'язати й розв'язу-

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Jaffe, Monumenta, pp. 383-385.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Vita S. Ottonis, cap. 30 Migne, P. L., 173, pp. 1286-1287.

<sup>222</sup> Duchesne, II, p. 306.

<sup>223</sup> Chr. Cassense, IV:83. Migne, P. L., 173, p. 907.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Annalista Saxo, Chronicon, ad an. 1125.

вати, а земна влада належить імператорові. І як обидві влади діють разом, тоді є добро, а як роз'єднані, тоді приходить лихо». Імператор довідався від папських леґатів, що папа бажає, щоб обидві влади жили в гармонії, бо це принесе людям і Церкві мир. 225

У ці переговори був утаємничений цісар Льотар і навіть вислав до Візантії свого посла, єпископа Ансельма з Гафенбурґу, який відбув там диспут із архиєпископом Нікомидії<sup>226</sup> 10 квітня 1136 р., який Ансельм списав у формі діялогу.<sup>227</sup>

В час перебування папи в південній Італії, знову прибули до нього візантійські посли для переговорів, як згадується в хроніці Монте Кассіна. Під час дискусії грецький філософ висловився не дипломатично, уважаючи папу більше володарем, ніж пастирем, а всіх Латинян назва «азимітами». Ясно, що такими перестарілими аргументами не міг переконати нікого до сдности. Це повторилося ще раз у час другого хрестового походу (1138 р.) за папи Іннокента ІІ з таким же самим неуспіхом.

Папа Гонорій II затвердив також правила лицарського Ордену Темпляріїв, заснованого в 1118 р., на правилах св. Вернарда. В його рядах було багато аристократів, і всі вони вбирали білу мантію з червоним хрестом. Це затвердження правил було проголошене на Синоді в Трой 13 січня 1128 року в присутності папського леґата єпископа Талія з Альбано та самого св. Вернарда з Клерво, дійсного організатора другого хрестового походу.

В останьому році свого понтифікату Гонорій II нездужав і жив переважно в манастирі св. Андрія і Григора в Римі, <sup>229</sup> і цю обставину використала партія кардинала Пєрлеоне (нащадка вихрищених жидів) і ще за життя папи хотіла обрати його наслідника. Тому кардинали по смерті Гонорія II (14 лютого 1130 р.) нишком обрали Іннокента II, щоб перебирав володіння водночає із похороном свого попередника, якого тіло було поховане біля гробу Калікста II в Лятерані. <sup>230</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Joannis II Imp. Ep. in Pitra, op. cit., p. 483 (April 1126).
<sup>226</sup> Muralt, Chronologia Byzantina, p. 134; cf. Translatio S. Godehardi, MGH, SS, XII,

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Dialogi, in Migne, P. L., v. 188, pp. 1139 seq. <sup>228</sup> Chr. Cassense, IV:115. Migne, P. L., 173, pp. 954 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Duchesne, II, pp. 307 seq. <sup>230</sup> Joannis Diaconi, De Ecclesia Lateranense, cap. 8, in Migne, P. L., v. 78.

#### ДЕВ'ЯТИЙ РОЗДІЛ

# АПОСТОЛЬСЬКА СТОЛИЦЯ В РИМІ — ПОРЯДКУЮЧИЙ ЧИННИК У СВІТІ

Доба життя Церкви, зачата папою Левом IX і скріплена Григором VII та його безпосередніми наслідками, довела до великого відродження її релігійного життя та піднесла значення й повагу папів у світі. Наслідком завзятих змагань за визволення Христової Церкви від світського впливу було укладення Вормського конкордату — угоди папи з цісарським урядом щодо церковних справ, що легалізував частинні досягнення в тій справі і став основою в дальшій праці Церкви проти вмішування західніх володарів у її справи. Одначе декотрі з них, напр., Фрідріх II, заколочували її спокій, здебільша через умішування до обирання папів, і в цьому періоді намагалися ставити своїх антипапів, але без великого успіху.

У Церкві зачинається період релігійного відродження, виявленого в розвиткові чернецтва, письменства й культури, а їх духовою дитиною був дух християнського лицарства, що знайшов свій вплив у хрестових походах за визволення святої Землі. Крім вияву релігійного героїзму походи збудили на Заході почування солідарности та поширили й поглибили зацікавлення науками, бо Захід тоді вперше у своїй історії мав безпосередню нагоду познайомитися з досягненням науки на Сході, напр., у ділянці природознавства, географії, математики, астрономії, філософії, тощо. Услід за тим настав розвиток господарства і торгівлі, бо хрестоносці приносили з собою різні речі, напр., шовки, тканини, коріння, ладан, цукор, мед та інші речі.

¹ Налічується сім хрестових походів: перший відбувся в роках 1096-99, а його організатором був св. Петро з Амісну на доручення папи Урбана II; другий — у 1147-1149 р., зорганізований св. Бернардом з Клерво на доручення папи Егена III; третій зорганізували західні королі в 1189-92 р.; четвертий, званий також латинським, відбувся в 1202-1204 р.; п'ятий, званий дипломатичним, був в роках 1228-1229; шостий на чолі з французьким королем, Людвиком IX, у 1248-1254 р.; та сьомий на чолі з тим самим королем у 1270 р., але закінчився невдачею і смертю короля в Тунісі.

Поза виліченими вгорі наслідками походів, вони не мали тривалого територіяльного значення і поглибили непорозуміння з греками, а 1291 року впала твердиня Акре, що й було кінцем існування латинської держави в Єрусалимі.

Період хрестових походів підніс на Заході важке соціяльне положення нижчих шарів суспільности, яких представники брали чинну участь у воєнних походах, разом зі своїми князями, і тим здобували собі більші права.

Створення лицарських Орденів, напр., Темпляріїв, Іоанітів та Тевтонських Хрестоносців, також було наслідком хрестових походів. Безсумнівно, їхня праця мала вплив на поглиблення релігійної свідомости християн, що входили з ними в близький контакт. Не говорити вже про великий вплив чернецтва, яке в цю добу пережило свій світлий період та працювало над релігійно-моральним піднесенням західніх суспільств, а тим самим підносило пошану до авторитету Апостольської Столиці в Римі, дарма що вмішування деяких володарів у справи Церкви не дало папам повної можливости впровадити в життя всіх задуманих реформ.

#### 163. Іннокент II (1130—1143).

Григор Папарескі, син Івана, уродився в Римі і в молодому віці став ченцем у манастирі при Лятерані, а згодом був ігуменом у манастирі св. Миколи в Ґабії біля Буранського озера. Урбан ІІ поставив ігумена Григора в сан кардинала-диякона для церкви св. Ангела і в тому сані він брав участь на Соймі у Вормсі, де був підписаний конкордат.

По смерті Гонорія II конкляв (збори) кардиналів зібрався ввечері 14 лютого 1130 р., як ще тіло папи було в манастирі св. Андрія, та обрав кардинала Григора його наслідником. І він, прийнявши ім'я Іннокента II, зачав перебирати в посідання Лятеран та був інтронізований у манастирі Паллядіюм на Палятині. Все це було довершене 15 лютого вранці.

Кардинал Перлеоне зібрав свою партію духовенства й мирян до церкви св. Марка і, не зважаючи на доконаний вибір Іннокента ІІ, дав себе обрати антипапою (Анаклет ІІ), при чому кардинал-епископ Порту поклав на нього папську мантію. Його партія силою захопила базиліку св. Петра й Лятеран і через те Іннокент ІІ був хіротонізований на пресвітера й висвячений на епископа в церкві Богородиці «Нової» 4, а Перлеоне був висвячений у базиліці св. Петра та скоро опанував ціле місто. Папа виїхав з Риму зі своїми кардиналами, залишивши Вікарієм кардинала-епископа Конрада із Сабіни. 5 Він через Пізу й Ґеную поїхав до Франції і там на Синоді в Ґреноблі відлучив антипапу від церкви. 6 На Синоді в Стампісі на оборону папи виступив св. Вернард, ігумен із Клюні, так що папу визнала Фран-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chronicon S. Andreae, III:37, in MGH, SS, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Historia Campostellana, III:23.

<sup>4</sup> Jaffe, I, p. 912.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gaufredi Vosiensis, Chronicon, ad an. 1130, nr. 46, in MGH, SS, XXVI: "(Anacletus) quia de nobilioribus erat, sedem urbanam obtinuit. Nam castrum, quod dicitur, Crescenti fratrum ipsius potestate subesse refertur"; cf. Annales Reichspergenses, ad an. 1130, in MGH,

<sup>6</sup> Vita S. Hugonis, V, in Migne, P. L., v. 153, p. 779.

ція, а на Синоді в Клермо визнала Англія. На Синоді у Вюрцбурзі, завдяки впливам архиепископа св. Норберта з Магдебургу, цісар Льотар III офіційно визнав папу Іннокента II.7

Пасху 1131 року папа святкував у манастирській церкві св. Діонисія під Парижем, а в жовтні на Синоді в Реймсі антипапа був ще раз осуджений. На другий рік папа виїхав до північної Італії і там перебував аж до приїзду цісаря Льотаря, з яким 30 травня 1133 р. прибув до Риму. Перлеоне схоронився в «Левинім місті», а папа коронував Льотаря імператорською короною. Одначе, по його виїзді до Німеччини в місті зачалися знову неспокої і папа виїхав до Пізи, де відбув Синод у травні 1135 р.8 Щойно на другий рік похід цісаря в південну Італію дав папі можність кріпко засісти в Римі, хоч схизма тривала аж до смерти антипапи в січні 1138 р., по якій партія Роджера з Сицилії обрала наступником антипапу кардиналапресвітера церкви св. Апостолів, Григора (Віктор IV), але через вплив св. Вернарда всі його давні прихильники підпорядкувалися папі.

Для усунення наслідків схизми папа скликав Собор до Лятерану (4 квітня 1139 р.), на який прибуло коло тисячі Отців із Західньої Церкви<sup>9</sup> і всі наради відбувалися під особистим проводом папи Іннокента II. Цей Собор уважається десятим Вселенським Собором. На ньому було проголошено 28 правил, як напр., приписано духовним одежу (4 пр.); заборонено подружжя духовним (пр. 6, 7 і 21); наказано християнам давати Церкві десятину (пр. 10); заборонено хоронити по-християнськи тих, що гинули на турнірах (лицарських змаганнях) і дозволено світським судам діяти з духовними судами (пр. 20); заборонено приймати бенефіції (дарунки нерухомістю) від світських людей (пр. 25); заборонено ченцям і черницям співати у спільному хорі (пр. 27); наказано призначати на єпископські престоли за три місяці по їх опорожненні (пр. 28).10

Та заледве Собор скінчився, як Роджер із Сицилії, використавши смерть князя Райнульфа з Апулії, наїхав на Церковну державу й узяв папу до полону в липні 1139 р. і змусив його визнати себе королем Сицилії, Апулії й Капуї, зобов'язавшись платити папі 600 «скіфатів» щорічної данини, але вже на другий рік Роджер знову напав на інші провінції і викликав бунт римлян проти папи. Останні в 1143 році проголосили «нову республіку» та відновили Сенат.11

Усі ці події підірвали здоров'я папи Іннокента II і він умер 24 вересня 1143 р. та був похований у Лятерані. 12 За папи Климента V пожежа знищила його гріб, а його тлінні останки були перенесені до церкви Богородиці на Затибр'ю, яку відновила його родина власним коштом у 1148 р.<sup>13</sup>

10 Hefele, V, pp. 438 seq.

12 Ottonis Frisingi, Chronicon, VII:27, in MGH, SS, XX.

<sup>Vita S. Norberti, cap. 16, in MGH, SS, XII; cf. Mansi, XXI, pp. 441 seq.
Mansi, XXI, pp. 487 seq; cf. Hefele, V, p. 425.
Mann, IX, p. 59; cf. Mansi, XXI, pp. 525, 536; Denzinger Enchiridion Symbolorum,</sup> 234-237.

<sup>11</sup> Vita Innocentii II PP, in Duchesne, L. P., II, p. 397: "Populus Romanus, novitatis amator, sub velamento utilitatis reipublicae, contra ipsius voluntatem in Capitolium Senatum erexit"

<sup>13</sup> Inscriptiones Romanae, ed. Galetti, Romae, 1760, p. XXXVII, nr. 47.

Папа Іннокент II наказав, щоб усі скандинавські народи залишилися під юрисдикцією архиспископа Гамбурґу, а при нагоді перебування ірляндського архиспископа Малахія з Армаґу в Римі він був іменований Апостольським Леґатом для Ірляндії. 14

У Франції по смерті архиєпископа Альбрехта з Бурже король Людвик VII іменував на його місце свого кандидата, але духовенство, згідно з декретами Лятеранського Собору, обрало свого кандидата Пєра де ля Шартр, якого король не визнав. Папа сам висвятив його, а як король не допустив його до престолу, папа кинув на нього особистого інтердикта.

В 1137 р. імператор Іван II Комнен відібрав Антіохію від Роджерового зятя, Раймунда з Пуатьє. Коронація Роджера на короля спричинила зближення Візантії з Німеччиною, де по смерті Льотаря засів Конрад III, який намагався стримати зріст сили норманської династії. Імператор Іван II писав до папи Іннокента II в 1141 році, що на світі є два мечі: духовий і світський. Перший він готовий визнати за папою, а другий хай папа визнає за ним, і так наступить між усіма християнами єдність, як це було в часи Константина Великого та Юстиніяна І. 15 Хто-зна, чи папа не згодився б був на таку пропозицію, якби не несподівана смерть Івана II від затруєної стріли (квітень 1141 р.) не перервала його плянів.

# 164. Келестин II (1143—1144).

Ґвідон, уродився в замку Санта Фелічіта, а його родина походила з Чітта ді Кастелльо (за деким з Мачераті). Свою науку скінчив у Лятерані, а папа Гонорій II поставив його в сан диякона та іменував кардиналом для церкви Богородиці при «Вія Лятта». Папа Іннокент II поставив його в сан пресвітера та переніс до церкви св. Марка і звідти він їздив до Франції в ролі папського леґата.

На третій день по смерті Іннокента II кардинал Ґвідон був обраний його наслідником, прийняв ім'я Келестина II та 22 вересня був висвячений і коронований. Папа зняв інтердикта з короля Людвика VII, а архиспископ Пєр де ля Шартр став дуже близьким дорадником короля. Напередодні нового конфлікту з Роджером із Сіцілії, цей учений папа по шости місяцях свого володіння вмер у манастирі св. Севастіяна на Палятині 8 березня 1144 р. та був похований у Лятерані біля гробу Гонорія II.<sup>17</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Innocentii II PP, Ep. nr. 138-141, in Migne, P. L., v. 1179; cf. S. Bernardi, Vita S. Malachiae, cap. 16, nr. 38.

<sup>15</sup> Ostrogorsky, op. cit., pp. 341 seq.

<sup>16</sup> Jaffe, Reg. II, pp. 1-7; cf. Mansi, XXI, p. 591; cf. Artaud, I, p. 336.

<sup>17</sup> Watterich, Vitae, (Leipzig, 1862), II, p. 276.

# 165. Лукій II (1144—1145).

Герард, син Урсія Каччіянемічі, з Болонії, був там каноніком, а папа Гонорій II переніс його до Риму і висвятив на кардинала-пресвітера для церкви св. Хреста. За Іннокента II був канцлером у Римі та сповняв функції папського бібліотекаря. На такому посту їздив по різних справах до Німеччини.

Був обраний папою одноголосно й висвячений та коронований 12 березня 1144 р. 18 і зараз же зачав із Роджером переговори в Чепрано, бо той поруйнував Кампанію і Пренесте під самим Римом. Папа був змушений прийняти умови, подиктовані Роджером. 19

В самому Римі Сенат, що присвоїв собі право повної управи державою, був скасований, а Римляни обрали патрицієм Йордана Перлеоне, але той дуже скоро став тираном для міста й держави, а тому папа просив допомоги в німецького короля Конрада III, але її не одержав.<sup>20</sup>

За свого недовгого володіння, папа Лукій II надав деякі привілеї церквам і манастирям<sup>21</sup>, а ігумен Петро з Клюні на прохання папи вислав до Риму своїх 13 ченців і їм був призначений колишній грецький манастир св. Сави на Авентині. Папа Лукій II прийняв під охорону св. Петра князя Альфонса-Генрика з Португалії, але не визнав його королем.<sup>22</sup>

1145 року в наслідок тиранії патриція Йордана, в Римі настало заворушення, в час якого папа вирішив перебрати в посідання Капітолій, а тому в малому товаристві мирян вибрався туди особисто і тоді хтось із найближчого оточення тирана кинув на папу камінь і задав йому важку рану на голові, так що за кілька днів потім (15 лютого) папа вмер<sup>23</sup> у манастирі св. Григора і був похований у Лятерані в апсиді церкви св. Івана.<sup>24</sup>

# 166. Бл. Євген III (1145—1153).

Петро-Вернард уродився в Монтеманьйо біля Люкки. Він був Генеральним Вікарієм у Пізі<sup>25</sup> і звідти постригся в ченці у манастирі в Клерво, змінивши своє хресне імя Петро на чернече Вернард, мабуть, із пістизму до св. Вернарда, що був там ігуменом. Іннокент ІІ просив св. Вернарда прислати ченців до манастиря св. Анастасія в Римі й той прислав їх на чолі з Петром-Вернардом, що став ігуменом і завів там сувору дисципліну.

<sup>18</sup> Lucii II PP, Ep. nr. 64, in Migne, P. L., v. 179, pp. 823 seq.

<sup>19</sup> Chronicon Cassense, ad. an. 1143.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Otto Frisingus, Chronicon, VII:31; cf. Hefele, V, p. 493; cf. Muratori, S. R. I, III, p. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Lucii II PP, Epp. 27-29, 80-82, in Migne, P. L., v. 179.

<sup>22</sup> Ibidem, Ep. nr. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sigeberti Continuator, ad an. 1145; cf. Godefridi Pantheon, cap. 48, in MGH, SS, XXII; cf.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Eugenii III PP, Ep. nr. I, in Migne, P. L., v. 180, p. 1013.

<sup>25</sup> Ernaldi, Vita S. Bernardi, II:7, nr. 48: "Primus vicedominus Pisanus".

По трагічній смерті папи Лукія II, конкляв кардиналів у манастирі св. Чезарія одноголосно обрав 15 квітня 1145 р. ігумена Вернарда Паганеллі наслідником, а той прийняв ім'я Євген III і був інтронізований у Лятерані. Партія патриція Йордана не хотіла визнати його вибору, аж доки він не затвердить нової конституції, тому папа виїхав до Монтічеллі, де був висвячений (18 лютого 1145) і керував Церквою впродовж 8 місяців із Вітербо. Туди прибуло до нього посольство Вірмен із Кілікії, що ще від часів Халкедонського Собору жили в монофізитизмі, а тепер їхній католікос, Григор III Паглявуні (1113—1167), визнав примат папи й склав католицьке ісповідання віри. 26

Тим часом, у Римі знову настало заворушення проти Йордана і папа використав це та увійшов до міста в грудні 1145 р. і жив на Затибр'ю аж до кінця 1146 року, коли виїхав до Франції і там просив св. Вернарда з Клерво зорганізувати хрестовий похід проти мохаммедан, що в 1144 р. зайняли Едессу.

Анналіст занотовував вістку про зустріч папи з королем Людвиком VII у Діжоні в березні 1147 р., де папа сказав до нього: «Мій сину, які дивні діла в світі! Твій брат Генрик, нащадок королівського роду, тепер чернець у Клерво і мис там посуд, як і я колись робив там це саме, бувши Цестерсіянином, ще заки нерозгаданою благодаттю Божою я став батьком усіх християн. І сталося на більшу славу Божу, що я спізнився з моїм побажанням, щоб ти міг себе показати великим королем і покірним до Божого намісника, а від Бога одержиш вінець нескінченної слави».<sup>27</sup>

З Франції папа розгорнув широку діяльність, зв'язану із хрестовим походом, напр., писав листа до Конрада III<sup>28</sup>, до імператора Мануїла I Комнена, прохаючи останнього бути гостинним для хрестоносців та запевняючи про свої молитви за добро східньої імперії.<sup>29</sup> Людвик VII іменував реґентом держави ігумена Суґерія, а папа вже по виїзді Людвика до Святої Землі відбув Синод у Реймсі (березеень 1148). При кінці того року папа вернувся до Вітербо, а на другий рік перейшов жити до Тускулюма під Римом і там відвідав його Людвик VII у поворотній дорозі з невдалого походу до Святої Землі.

Залишився невеличкий твір св. Вернарда з Клерво, присвячений свому колишньому учневі, папі Євгенові ІІІ, де він між іншим каже так: «Як римляни уважають себе твоїми вірними слугами, то вони мають намір стати твоїми панами. Вони мудрі до злого і не знають, як чинити добро... Вони неспокійні між собою, заздрісні своїм сусідам, варварські чужинцям, — вони не люблять людей і самі ніким не люблені... Вони не можуть бути під кимсь, хоч не мають прикмети бути над кимсь... Вони не мають міри в проханнях, ані сорому у відмові... Їх мова навчена говорити про великі

<sup>26</sup> Otto Frisingus, Chronicon, VII:32, MGH, SS, XX, pp. 347 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Chronicon de Ludovico rege Francorum, Watterich, Vitae, II, p. 298.

 <sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Eugenii III PP, Ep. 204 (15 Julii 1147), in Migne, P. L., v. 180.
 <sup>29</sup> Manuelis Imper., Ep., in Theiner, Monumenta spectantia ad unionem Eccles., Wien, 1872, p. 6.

речі тоді, як нема що робити... Вони є хитрі підлесники, але й найболючіше вміють укусити».30

Таку характеристику дав св. Вернард римлянам, що докучали папі Євгенові III, який у наслідок нових заворушень мусів покинути місто й виїхав на південь шукати порозуміння з Роджером. У Німеччині королем був обраний князь Швабії, Фрідріх Барбаросса (1152—1190), що прагнув слави і мріяв про віднову старої римської імперії та домагався від імператора Мануїла І уживати тільки титулу «імператор Нового Риму».

Згадаємо, що імператор Мануїл І був перший із візантійських імператорів, що завів на свому дворі західні звичаї. Через агресивну політику норманської династії у відношенні до Візантії. Мануїл зблизився до Німеччини, оженившись із Бертою Зульцбах, своячкою Конрада III. Другий хрестовий похід, у якому взяли участь Конрал III. Людвик VII та Роджер 13 Сіцілії, при чому останній плянував зайняття Константинополя, спричинив перегрупування сил у Европі. Візантія зв'язалася тісніше з Німеччиною та Венецією, а нормани з французами, ґвелфами, мадярами й сербами.

Спочатку Фрідріх запропонував папі «свою синівську любов, як панові» та свою готовість визволити Петрів Престіл від тиранії патриція,<sup>31</sup> а папа вислав йому свої поздоровлення та закликав боронити «вдову Церкву».<sup>32</sup> Довідавшись про те, Арнольд із Бреші, що очолював опозицію в Римі, запросив і від себе Фрідріха, але «з правниками й кодексом Юстиніяна для покарання духовних, що поширюють казки про даровизну Константина». 33 Саме тоді буда знову проголошена нова конституція в Римі із сотнею сенаторів, двома консулами та імператором. Між папою і Фрідріхом дійшло до укладення конкордату: король погодився віддати назад усі загарбані території Церковної держави, а папа мав коронувати його на цісаря. Одначе папа вмер несподівано 8 липня 1153 р. в Тіволі, а його тлінні останки були поховані в базиліці св. Петра, в старовинному саркофагові біля гробу Григора III.

\*

Як уже згадано, імператор Мануїл I Комнен (1143—1180) був прихильно наставлений до Заходу та хотів привернути єдність Східньої Церкви з Римом. З тією метою він вислав до папи Євгена ІІІ своїх послів, а між ними вченого єпископа, що мав провести богословський диспут та пропонувати плян подружжя між західною й східною династіями.<sup>34</sup> Про ці переговори папа розказував єпископові Анзельмові з Гафельбергу, що був послом при дворі імператора Івана II, Мануїлового батька, та провадив такі диспути з архиєпископом Нікомидії. 35 Як виходить із «Діялогів» Анзельма, рівень тих

<sup>S. Bernardi, De Consideratione, IV:2, nr. 6.
Epist. Frederici (inter epistolas Wibaldi), nr. 372, in Migne, P. L., v. 189.
Eugenii III PP, Ep. 504, in Migne, v. 180, p. 1009 seq.
Epist., nr. 404 (inter epist. Wibaldi), Migne, P. L., v. 189.</sup> 34 Muralt, Chronologia Byzantina, ad an. 1148, nr. 4.

<sup>35</sup> Introductio ad Dialogum, in Migne, P. L., v. 188, p. 1139.

диспутів був дуже високий і без взаємного упередження, дарма що в тому ж таки часі Анна Комнена (1148 р.) у своїх «Олексіядах» висловює занадто суб'єктивні думки про Захід, та каже, що на Халкедонському Соборі Отці поставили єпископів Константинополя на найвище становище в Церкві і понад усіми єпархіями в світі. 36

Анзельм розказує, що вчений грек, Микита, признавав, що Христос заснував тільки одну Церкву, одну віру, одне Хрищення, але всім Апостолам дав однакову владу, тому Микита визнавав за папами примат— першенство почести, але відкидав примат юрисдикції.<sup>37</sup>

\*

З листа єпископа Мацея із Кракова (коло 1145—66 р.) до св. Вернарда з Клерво довідуємося, що він просив святого зорганізувати хрестовий похід проти «єретичної Русі, бо цей нарід не держить православної віри, ані звичаїв, згідних із грецькою чи римською Церквами, а все в нього єретичне, крім прославлювання імени Ісуса Христа». Одначе, св. Вернард і папа Свген ІІІ уважали, що такий похід більше потрібний проти мусульман, ніж проти «єретичної Русі».

Правду сказати, — Русь-Україна в тому часі ісповідувала католицьковселенську віру, дарма що, починаючи від митрополита Никифора, грека (1104—1119), який написав два твори проти латинян, греки намагалися защепити в Україні ідею церковного роздору, але безуспішно. Доказом цього може бути факт, що Великий Київський князь Володимир ІІ Мономах (†1125), посвоячений із візантійськими імператорами і вихований на грецькій культурі, у свому «Поученні дітям» каже шанувати і слухати Церкву і єпископів, але ані одним словечком не каже ненавидіти латинян, які за Никифором «були єретиками, відлученими від істинної Церкви».

Закріпити ідей роздору на Русі-Україні не вдалося також і двом наслідникам Никифора, грекам: Микиті (коло 1120—26) та Михайлові ІІ (1131—1145). Навпаки, останній був змушений виїхати до Греції, де й умер у 1147 році. Великий князь Ізяслав ІІ Мстиславич скликав єпископів на Собор до Києва і там був обраний митрополитом Клим Смолятич проти волі і благословення патріярха. За висвяти митрополита Смолятича, українська ієрархія послужилася мощами св. Климента, папи Римського, як кажеться в Степенній Книзі: «І того по благодати Божій совіщавщеся Епископи і ту сущу і самодержцу Ізяславу Мстиславичу поставиша Климента на Русь-

<sup>37</sup> Anzelmi, Dialogi, III:8; текст листа еп. Мацея див.: Нагаевський, I, Кирило-Методіївське християнство, стор. 119, 163, 664.

36 Bielowski, MPH, II, pp. 15 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Anna Comnena, Alexias, I:3, in Migne, P. G., v. 131, pp. 39-1244. Анна Комнена була найстаршою донькою імператора Олексія і жінкою Никифора Брієннія, по якого невдалому перевороті вона була замкнена в манастирі і там писала свої «Олексіяди» (15 глав), панегірик своему батькові. Формою вона наслідувала старовинних клясичних істориків, але типово грецька виключність затемнює в неї історичну правду.

скую Митрополію Главою святого Климента папи Римського». Зо Цей факт, безсумнівно, свідчить про вселенське розуміння християнства в Києві та про їх пошану до пам'яті папи Климента. За те патріярх ніколи не визнав Клима Смолятича митрополитом, як і сам митрополит не визнав над собою юрисдикції патріярха. 40

Треба допустити, що заходи імператорів Івана II і його сина Мануїла І щодо єдности з Римом були відомі на Русі-Україні, може й тому Ізяслав II не був радий виступам митрополитів за роздор. І тільки завдяки інтригам суздальського князя Юрія Довгорукого, що був політичним сателітом імператора Мануїла, новий грецький митрополит Константин, що прибув із Константинополя по смерті князя Ізяслава II, анатемував померлого князя і його ставленика Клима Смолятича, уневажнивши всі його свячення. Сама ж Грецька Церква переживала потрясення. Напр. у 1146 році там усунено патріярха Михайла ІІ Куркуаса за підтримування єретика-богоміла Ніфонта, а його місне зайняв Косма II Артікос (1146—47), але вже на другий рік його змінив патріярх Микола IV Мустальон (1147—1151). Такі часті зміни, зрозуміло, не справляли доброго враження на Київ, і як у Києві засів князь Ростислав, митрополит Константин мусів покидати місто. Одначе, князь Ростислав не знайшов у собі стільки мужности, щоб повернути Клима Смолятича на його престіл і відкинути Івана IV, якого прислав патріярх, треба сказати, проти прийнятого в цілій Церкві звичаю, бо митрополита обирали його суфрагани, епархіяльні епископи, а патріярх давав тільки своє благословення.<sup>41</sup> І дивно, що Київська Митрополія не мала сили

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Степенная Книга, II, стор. 251; пор. ПСРЛ, II, стор. 298-99; пор. Голубинскій, Е, Е, ИРЦ, І, стор. 306; пор. О Соборахъ бившихъ въ Рос. до Ивана IV, стор. 23; Acta SS, Bolland., Februarii, II, р. 370; Marcii, II, р. 23. «Літопись по Ипатекому Списку, Археол. Комм., Спб., 1871, ст. 241 (до року 1147): «В тоже літо постави Ізя-славь митрополитомь Клима Смолятича, виведь изь Заруба; бі бо черноризець скимпикь и бисть книжникь и философь, такь якоже в Русьской земли не бящеть. Рече бо Черниговьский епископь: «азь свіді яко достоїть сьшедшеся епископомь митрополита поставити». И снидошась Черниговьский епископь Онофрий, Білгородьский епископь Федорь, Переяславьский епископь Еуфимий Гюргийский епископь Дамянь, Володимерьский Федорь, Новгородьский Нифонть, Смоленьский Мануиль, рекоста: «не есть того в законі, яко ставити епископомь митрополита безь патриарха, но ставить патриарх митрополита; а не поклониві ти ся ни служиві сь тобою, зане не взяль еси благословения у святоі Софіи, ни оть патриарха; аще ли ся исправиши, благословишися оть патриарха, и тогда ти ся поклониві; ві взяли оть Михайла оть митрополита рукописаніє, яко не достоить намь безь митрополита вь святій Софьи служити». Онь же нань про то тяжко сердце имія; Онофрий же Черниговьский рече: «азь свіде, достоить ни поставити, а глава у нас есть святая Климента, якоже ставять Гріци рукою святаго Ивана. «И тако сгадавше епископи главою святаго Климента поставиша митрополитомь».

<sup>40</sup> Голубинскій, І, стор. 303, 311.

<sup>41</sup> Цікаве вияснення того звичаю патріярхами дає єпископ Філярет із Черні-208а в своїй історії Церкви (том І, стор. 88-89, цитуємо за її німецьким перекладом). Говорячи про вибір митрополита Іларіона в часах Ярослава Мудрого, він каже: «Таке обрання митрополита було згідне зі старовинними приписами Церкви... бо перший єпископ цілої території мав бути обраний та інтронізований єпископами його єпархії... В побожній покорі зреклися цього права... чим заперечили ухвали Халкедонського Собору щодо самостійного обирання митрополита всередині його митрополії і добровільно дали згоду на очікування першого

звільнити себе від звичаю накидання їй грецьких митрополитів, які не протестували проти дивних практикувань патріярхів, як напр., що митрополію величезної Київської держави позначувано в патріярших урядових схемах позаду грецьких митрополій, які числом своїх вірних малощо перевищували деякі українські пресвітерати. 42 Це діялося тоді, коли напр. у Англії чи по інших західніх країнах, була не тільки вся тубільна ієрархія, але й папський леґат мусів нераз роками ждати на дозвіл короля, щоб в'їхати на територію Англії. Саме тут видно оту відмінність західнього й східнього духа.

Візантія, відірвавши Східню Церкву від єдности з Римом, усе робила, щоб і молоді Церкви, які мали до неї юридичне відношення, також затягнути в схизму. 43 Таким чином, починаючи від Юрія Довгорукого, в Україну був імпортований шкідливий українському народові дух, що явно змагав до знищення Києва, яке дійсно й сталося вже за Юрієвого сина, Андрія, в 1169 р., що варварськи поруйнував «Матір Руських Городів». Цікаво, що й в тому, сумної пам'яти, році в Києві перебували леґати папи Олександра III незадовго до самої катастрофи, але не знаємо докладно, яка була мета їхньої місії в Русь-Україну.

#### 167. Анастасій IV (1153—1154).

Конрад, син римлянина Венедикта, свояка папи Гонорія II, що особисто хіротонізував його на єпископа в 1126 році. Інокент ІІ, виїзджаючи до Франції, іменував кардинала Конрада Вікарієм міста Риму. 44

По смерті Євгена III кардинали обрали Конрада його наслідником (12 липня 1153 р.) і він прийняв ім'я Анастасія IV. Фрідріх I Барбаросса ще за життя папи Євгена III наважився перенести епископа Вішмана з Навмбургу до Магдебургу, але папа не згодився. Тепер Фрідріх вислав його до Риму і новий папа дав свою згоду та наділив його палліюмом. Ця поступка папи стала початком умішування Фрідріха в справи Церкви.

Анастасій IV за свого недовгого володіння вибудував палату біля Пантеону та переселився до неї жити восени 1153 року. В тому часі відвідував Рим арабський географ, Мохаммед Едрізі, що згодом написав про Рим і про папу таке: «Рим є найперший із стовнів християнства та ієрархії, бо

епископа краю з далекої віддалі. З другої ж сторони, патріярхи мали можливість через назначування митрополитів дбати про чистоту віри і побожности в новозаснованій Церкві, бо Греція своєю освіченістю перевищала тоді Русь; а врешті, це був засіб усунення сильного намагання Риму вдержати цю Церкву під своїм впливом. І так по Ярославі прийнято побожну і невигідну постанову чекати на нового митрополита Русі з Константинополя.» Це вияснення православного владики мас свою голосну вимову.

<sup>42</sup> Gelzer H., Ungedruckte und ungenügend veröffentlichte Texte der Notiae Episcopatuum, in Byz. Zeitschrift, 1892, p. 254.

<sup>43</sup> Макарий, История Русской Церкви, III, стор. 258 і слід.; Голубинскій, ИРЦ, I, 597. 44 Duchesne, L. P., II, p. 380.

в ньому живе володар, званий папою. Ніхто не перевищає його силою і йому підкоряються королі та вважають його рівним Творцеві. Він володіє розумно і справедливо, помагає слабим і вбогим, та охороняє гноблених перед гнобителями. Його закони мають силу для всіх королів римлян і ніхто з них не може йому спротивитися». $^{45}$ 

Іван диякон розказуе, що папа ще перед своїм вибором любив Лятеранську базиліку, а під час розкопів віднайшов там мощі св. Кипріяна і Юстина. Видно, що в часах Анастасія IV велися й інші праці в Римі, бо при Вія Лябікана був віднайдений великий саркофаг із червоного мармуру, з дуже майстерною різьбою, і він мав би належати св. Олені, матері Константина Великого, якої мощі переховувалися в церкві Богородиці «Ара Челлі». Папа переніс цей саркофаг до Лятерану, а по його смерті 3 грудня 1154 р. його тіло було в ньому поховане. Папа Пій VI переніс цей саркофаг до музею у Ватикані.

# 168. Адріян IV (1154—1159).

Микола, син Роберта Брекспіра, уродився в Гарфільді (Англія), в убогій родині, бо, як згадує Іван з Селисбері в одному зі своїх листів, по смерті Адріяна IV його мати жила у великій нужді. Чого батько за її згодою постригся був у ченці й перебував у манастирі св. Альбана як ієромонах, і не виключене, що ще перед своїм постригом він був священиком, як про те каже папа Іннокент III. Ч

І молодий Микола хотів вступити до того самого манастиря, але не був прийнятий, тому виїхав до Франції і там у Парижі вчився в учителя Маріяна і подружив з Іваном із Селисбері. Згодом він мандрував по різних місцях, аж доки не був прийнятий до манастиря св. Руфа біля Авіньону, а в 1147 р. був обраний ігуменом. Папа Євген III висвятив його на кардинала-єпископа Альбано і в цьому сані він був леґатом папи до Скандинавії, де пробув аж до осени 1154 року.

По смерті Анастасія IV він був обраний його наслідником і коронований 5 грудня в церкві св. Петра. Згаданий Арнольд з Бреші і Сенат збунтували нарід проти папи. І коли папа казав йому забратися з міста, Арнольд напав із юрбою на церкву Пуденція і вбив кардинала Ґвідона. Папа наклав інтердикта (заборону відправ) на цілий Рим (1155 р.). Ще жаден папа не карав так суворо римлян, бо всі їхні церкви були замкнені і не було в них

Joannis Diaconi, De Ecclesia Lateranensi, cap. 7, in Migne, P. L., v. 78, p. 1387.
 Armellini, Le Chiese di Roma, p. 544.

50 Duchesne, L. P., II, pp. 389 seq.

<sup>45</sup> Mann, IX, p. 228; cf. Beazley, The Dawn of Modern Geography, III, p. 531.

<sup>48</sup> Joannis de Salisburi, Ep. 134, in Migne, P. L., 199, p. 114: "Hadrian cuius mater vos algore torquetur et inedia".

<sup>49</sup> Ralphia. Imagines Historiarum, ad an. 1161, ed. Muratori, R. I., SS, II, p. 305: "Nicolaus (Hadrianus IV) ex patre presbitero"; cf. Innocentii III PP, in Migne, P. L., v. 216, p. 1029: "(Fredericus Barbarossa) opponens ei quod esset filius sacerdotis".

богослужб, ані уділювання св. Тайн, хіба за вийнятком хрищення дітей та сповідей умираючих. Врешті нарід сам прогнав Арнольда і його партію з міста, а папа відкликав інтердикта, відслуживши св. Літургію в день Пасхи при великому натовпі людей.

Саме в той час ішла велика дипломатична розгра між Фрідріхом Барбаросою та імператором Мануїлом I за впливи в Італії. Це використав на Сіцілії Вільгельм I Лихий, васаль папи, що казав себе коронувати й оголосив про свою відмову підкорятися папі. Тепер папа увійшов у переговори з Фрідріхом, а Вільгельм у відплату напав на деякі провінції Церковної держави, напр., зайняв Беневенто й Чепрано, та спалив Кампанію, защо був папою відлучений.<sup>52</sup>

Фрідріх рушив походом у південну Італію, бо імператор Мануїл висадив свої війська в Анконі і зайняв провінції аж до Таранто. Вістка про жорстокості тевтонських вояків дійшла до Риму, тому папа відмовився від особистої зустрічі з Фрідріхом аж доки той не заприсягнув, що не порурушить церковної території, ані зневажить особу папи. Щойно по складенні такої присяги Фрідріхом, папа виїхав до Непі йому назустріч. Сучасники розказують, що Фрідріх не пошанував звичаю предків при зустрічі з папою, тому присутні кардинали завернули скоро назад, а сам папа залишився з Фрідріхом, сівши на приготоване йому місце. І тепер, як король хотів привітати папу «поцілунком миру», папа відмовився. Цей аргумент промовив до Фрідріха, бо наступного дня за нової зустрічі біля озера Януля король додержав звичаю предків, підвівши дещо папського коня, а папа привітав його «поцілунком миру», і так настала між ними згода. 53

Війська Фрідріха зайняли «Левине місто» (червень 1155 р.), а він сам, ставши на коліна перед престолом і держачи свої руки в руках папи, виголосив урочисту присягу боронити Церкву, і папа наклав на його голову цісарську корону. Одначе, запальні римляни напали на німців і в час битви були поруйновані всі укріплення міста Риму, але на просьбу папи всі полонені були передані в його опіку, а сам цісар вернувся до Німеччини.

Як згадано, імператор Мануїл зайняв Італію від Анкони аж до Таранто й цим утратив приязнь Німеччини й Венеції, які тепер піддержали Вільгельма із Сіцілії, що зачав із греками війну (1156 р.). За посередництвом папи між Мануїлом і Вільгельмом був укладений мир у Бріндізі (1158 р.), згідно з яким грецька армія залишила береги Італії, але всі латинські князі в Малій Азії були підпорядковані Мануїлові. 54

З листа папи до архиепископа Василя з Тессалоніки довідуємося, що в тому часі велися унійні розмови, $^{55}$  а сам Василь відповів, що в листі папи

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Hadriani IV PP, Ep. 206, in Migne, P. L., 200: "Praeter baptisma parvulorum et poenitentias morientium omnia divina prohibeatis officia celebrari".

<sup>52</sup> Romualdi de Salerno, Chronicon, ad an. 1155, R. I., SS, VII, pp. 197.

<sup>53</sup> Sachsenspiegel, ed. Görtner, Leipzig, 1732, p. 17; "Dem Papst ist auch gesetzt, dass er zu gewissen Zeit auf einem weissen Pferd reiten mag, da ihm dann der Kaiser den Steigögel halten soll, damit der Sattel sich nicht wende".

Joannis Cynnami, Epitome Historiarum, cap. 5, ed. Bonn, 1836, p. 146.
 Hadriani IV PP, Ep. ad Basilium Thessal., nr. 198: "Traditum est quodam modo SS.
 Patres, divino Spiritu illuminati, omnium ecclesiarum primatum sacrosanctam Romanam Eccle-

пізнав голос батька і що він сам визнає віру св. Петра, але радить папі не вважати греків за заблудлих овець без Пастиря, бо така сама віра й жертва є на Сході, як і в Римі. Архиспископ Василь переконаний, що в руках папи є сила усунути всі перешкоди й довести до єдности греків із Римом. В цьому намаганні папа знайде великого союзника в імператорі Мануїлі, якого слухають усі греки і підуть за його голосом. З цього листа архиепископа Василя з Тессальоніки виходило б, що в той час Схід і Захід розділяли не догматичні, але юридичні справи. Якби папа й Італія були підкорилися імператорові Мануїлові, то всі греки були б підпорядкувалися авторитетові папи. 56 Папа вислав легатів до Константинополя (1157 р.), де велися переговори, 57 але в наслідок некорисного миру в Бріндізі Мануїл стратив безповоротно всі впливи в Італії, а тому й з унійних переговорів нічого не вийшло, бо греки завжди лучили церковні й політичні справи

В Німеччині Фрідріх у червні 1156 р. відпустив свою законну жінку Аделяйду, за одними несправедливо, $^{58}$  а за другими справдливо, $^{59}$  та оженився вдруге із княжною Беатріче з Бургундії. 60 Папа поставив під сумнів законність цього другого подружжя. До загострення відносин причинилося також ув'язнення архиепископа Ескилла з Люнду за його повороту з Риму, а Фрідріх відіслав папських легатів ні зчим, як вони домагалися звільнення єпископа. Тоді папа звернувся окремою Енциклікою до німецької ієрархії, але одержав від неї дуже боязку відповідь, а цісар усім заборонив мати зв'язки з папою.61 Влітку 1158 року Фрідріх рушив походом до Італії. За почином папи створилася Ліга міст, яку піддержали імператор Мануїл та Вільгельм I із Сіцілії. І саме в розпалі приготувань до оборони, папа несподівано вмер в Аняні 1 вересня 1159 рокува, а по його смерті настав спір, де його поховати. Фрідріхові прихильники, що мали більшість, наполягали на перевезенні тіла до Риму, бо за старим звичаєм вибір нового папи мав відбутися в місці похорону його попередника. Тлінні останки Андріяна IV були перевезені до Риму й поховані в базиліці св. Петра біля гробу Євгена III.63

56 Ablatius L., De consensu utriusque eccle., II:2; cf. Baronius, Annales, ad an. 1155.

siam obsolute obtinere jusserint, et ad eius sententiam omnium judicium referri praescripserint, et ad tollendam de medio divisionem".

<sup>57</sup> Nicetas Choniates, Chronographia, V:8, ed. Bekker, Bonn, 1835;

Микита Хоніят (походив з Хонії, Колосси в св. Ап. Павла) був визначним візантійським письменником 12 стол. З його важливіщих творів варто відмітити його «Тезаврос Ортодоксіяс» — Скарбниця Православ'я та хронографію, в якій описує події з років 1180-1206, головно події в час захоплення Константинополя латинянами. Його стиль пишномовний, але твір написаний спокійно і

<sup>58</sup> Sigeberti Continuator Quicinctina, ad an. 1156, in Migne, P. L., 160; cf. Watterich, Vitae, II, p. 356; cf. Annales Egmundani, ad an. 1158, in MGH, SS, XVI: "Fredericus relicta

legitima conjuge".

59 I nocentii III PP, Reg. V, p. 50, in Migne, P. L., 214, p. 1015: "(Fredericus) imperator ab ea quae conjunx dicebatur ipsius, fuit tamen per legatos Sedis Apost. separatus".

60 Otton Frisingus, Gesta, II:48; cf. Disibodi, Annales, ad. an. 1156, in MGH, SS, XVII.

<sup>61</sup> Hefele, V, pp. 344 seq. 62 Watterich, II, p. 454.

<sup>63</sup> Duchesne, II, p. 397; cf. Hefele, V, p. 571.

#### 169. Олександер III (1159—1181).

Роляндо Бандінеллі, син Райнучія з Сієни в Тосканії, був професором права в університеті у Болонії, а з самих наголовків його недавно віднайдених творів видно, що він був визначний каноніст. Його дбання про розвиток високих шкіл у Европі та його розпорядження, що всі професори одержують титул «схолястика», доводять його велике піклування школами й наукою. Згодом Роляндо був каноніком у Пізі і звідти забрав його Євген III до Риму в 1148 році та висвятив на кардинала-диякона для церкви св. Косми і Дам'яна, а згодом він став кардиналом-пресвітером при церкві св. Марка і канцлером Апостольської Столиці.

Коли папа Адріян IV лежав на смертельній постелі, кардинали, передбачаючи вмішування Фрідріха, заздалегідь намітили кардинала Роляндо на його наслідника. Зараз по похороні вони зібралися за престолом базиліки св. Петра й обрали його на папу. Тільки кардинали — Іван, із церкви св. Сильвестра, і Ґвідон із св. Калікста, висували Фрідріхового ставленика, Октавіяна. І як архидиякон Одо виніс папську мантію, Октавіян запротестував і, нап'явши її на себе, показався духовним і народові в церкві, які не знаючи дійсного вибору, привітали його як папу й він із своїми кардиналами і прихильниками зайняв сусідню палату папів. 66

Тим часом, новий папа прийняв ім'я Олександра III і з рештою кардиналів пішов до замку св. Ангела, що був у руках прихильного йому кардинала Бозо і там видержали дев'ятиденну облогу, аж доки нарід не довідався правди й прогнав Октавіяна з міста. І папа також не почував себе безпечно в Римі, тому виїхав до Німфи, і там був висвячений, а Октавіян (Віктор IV) обложений відлученням. Фрідріх скликав Синод до Павії (січень 1160) і закликав туди папу й Октавіяна, але папа не пішов, тому Фрідріх відлучив папу й інтронізував Октавіяна. Одначе ієрархія й духовенство стали за папою, який кинув прокляття на Фрідріха і звільнив його підданих від присяги вірности цісареві. Папа повідомив про те володарів, включно з імператором Константинополя, які ще того самого року всі визнали його законним папою; бе це вчинив також імператор Мануїл. Синод Октавіяна й цісаря в Кремоні (травень 1161) не мав успіху, бе бо на другий місяць папа вже сидів у Римі. Спочатку 1162 р. папа виїхав через Геную до Франції і там на Синоді в Монпельє були відлучені ще раз цісар і

<sup>64</sup> Summa Magistri Rolandi, ed. Thaner, Innsbruck, 1874; Sententia Rolandi Bononiensis, ed. Gietl, Freiburg, 1891.

<sup>65</sup> Alexandri III PP, Epp. nr. 338-39, ed. Löwenfeld, Leipzig, 1885.

<sup>66</sup> Dialogus de Pontificatu, Mann, X, p. 16; cf. Alexandri III PP, Ep. ad Syrum, Watterich, II, pp. 465, 493.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Romualdi, Chronicon, ad an. 1160, in R. I., SS, VII, p. 200; cf. Saxo Grammaticus, Gesta Danorum, XIV.

<sup>68</sup> Annales Seligenstadenses, ad an. 1159, in MGH, SS, XVII, p. 32; cf. Hefelc, V, pp. 579-591.

<sup>69</sup> Annales Laubienses, MGH, SS, IV, p. 24.

<sup>70</sup> Chronica Pisana, ad an. 1162, MGH, SS, XIX.

Октавіян<sup>71</sup>, а на Синоді в Турсі (травень 1163) були уневажнені всі Октавіянові висвячення. В час перебування папи у Франції організувалася Ломбардська Ліга проти Фрідріха<sup>72</sup>, а навесні 1164 р., як Октавіян умер у Люкці, на наказ Фрідріха антипапою став єпископ Ґвідон із Креми (Пасхаль III).<sup>73</sup> По виїзді Фрідріха з Італії папа вернувся через Сіцілію до Риму і тоді антипапа сховався у Вітербо.74 Восени 1166 року Фрідріх знову рушив до Італії, розділивши свою армію надвоє: одну вислав на Рим. а другу на Анкону. Рим скапітулював в липні 1167, а антипапа Ґвідон коронував Фрідріха і Беатріче на патриціїв Риму.

Папа Олександер III був змушений утікати до Беневенто під норманску опіку. Цей похід Фрідріха закінчився невдачею, а зараза винищила його армію, так що він із самими тільки рештками втік на північ і завдяки своїй хитрості вивів їх з Італії одиноким вільним просмиком в Альпах, що не був обставлений військами Ліґи. Антипапа Ґвідон умер (вересень 1180) і тепер Фрідріх звелів обрати третього антипапу, ігумена Івана з манастиря в Струмі на Мадярщині (Калікст III). Фрідріх рушив до Італії ще раз і в битві під Леняно (1176) його армія була розбита, а сам він, утративши коня, пішки і самотою ледве доплентався до Павії та попросив папу про мир.<sup>75</sup>

В Аняні дійшло до укладення перемир'я (листопад 1176): цісар упокорився перед папою, віддав йому «Ларовизну Матільди», замирився з королем Сіцілії та імператором Мануїлом, 76 а папа надав йому деякі привілеї, напр., іменував антипапу Івана ігуменом. Для підписання кінцевого договору папа поплив кораблем до Зари, де був вітаний слов'янами їх рідною мовою<sup>77</sup> та замешкав на півострові Лідо, і щойно в березні 1177 року через Венецію приїхав до Феррари, де в церкві св. Юрія (у цій церкві згодом папа Євген IV відкрив Унійний Собор у 1438 р.) зачалися переговори з Фрідріхом за співучасти послів Вільгельма з Сіцілії, князів Італії й Льомбардії, та численних єпископів. По святі Пасхи папа вернувся до Венеції і там далі ведено переговори, в яких Фріднріх був змушений прийняти тверді умови і мир був підписаний 14 серпня 1177 року.

Повернувшися до Риму, папа застав там Івана зі Струми і простив йому, а по якомусь часі іменував його губернатором Беневенту. 78 Прихильники Фрідріха обрали ще одного антипапу, Лянда із Сетіни (Іннокент III), але той був незабаром схоплений і замкнений у манастирі Лякава.79

<sup>71</sup> Duchesne, II, pp. 404 seq.

<sup>72</sup> Otto Morena, Historia, in Muratori, R. I., SS, VI, p. 1123; cf. Tosti, L., Storia della Lega Lombarda, Monte Cassino, 1876.

<sup>73</sup> Annales Reichspergenses, ad an. 1164, MGH, SS, XVII; cf. Chronica Pisana, ad an.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Alexandri III PP, Ep. 375 (24 Novembris 1165); cf. Jaffe, II, p. 242.

<sup>75</sup> Ralphi de Diceto, Imagines Historiarum, ad an. 1176; cf. Oman, History of the Art of War in the Middle Ages, p. 439.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Bartolini D., Saggi Critici, Milano, 1883, p. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Boso, Vita Alexandri III PP, p. 437; cf. Mann, X, p. 115. <sup>18</sup> Anonymi Cassensis, in Muratori, R. I., SS, V, p. 69; cf. Chronicon Cassense, ad an. 1178.

<sup>78</sup> Sigeberti Continuator, ad an. 1179; cf. Watterich, II, p. 643.

Для повного загоєння ран, спричинених 17-літньою схизмою, папа скликав Собор до Лятерану на першу неділю Посту в 1179 році, во де зібралося коло п'ятисот Отців із европейських країв, а від греків був ігумен Нектарій із Кабулю; був також архиепископ Вільгельм із Тиру, та Гераклій із Кесарії, як також і архимадрит Петро з Єрусалиму та єпископ Віфлеєму. З огляду на велику приявність Отців та важливість декретів цей Собор уважається Одинадцятим Вселенським Собором (третій у Лятерані). Це був успіх григоріянської реформи і закінчення довгої боротьби зі світською владою.

Всього Собор проголосив 27 правил, із яких найважливіші були: 1) в майбутньому папу обирає більшість двох-третин голосів присутніх кардиналів; 2) усі висвяти антипапів недійсні; 3) епископ не може бути молодший як 30 років, а кандидати нижчих чинів — 24 роки; 4) унормовано візитації епископів, архидиянонів та деканів; 5) без титулу не вільно висвячувати кандидата; 6) усталено процедуру духовних судів; 7) уреґульовано стипендії за чинності духовних; 8) патрони мусять іменувати кандидатів за 6 місяців по вакантності посади; 9) упорядковано справи лицарських Орденів; 10) заборонено духовним держати жінок у домах; 11) уреґульовано десятину; 12) епископські катедри мусять мати безплатні школи для вбогих учнів; 13) відлучувано кожного, хто накладав би на церкви податкові тягарі без дозволу епископів; 14) заборонено турніри; 15) заведено притулки для прокажених; 16) заборонено продавати воєнні матеріяли мохаммеданам; 17) накладено на володарів обов'язок поборювати єресі, які ширили 6 публічну неморальність. 82

Ще за перебування папи у Франції проваджено розмови з імператором Мануїлом за посередництвом князя Йордана з Капуї. І тепер Мануїл в заміну за свою коронацію папою на імператора Заходу, обіцював привести Грецьку Церкву до послуху папі й дати поміч проти Фрідріха. В Цю пропозицію Мануїл ще раз повторив, пославши папі допомогу грішми на організацію оборони, але папа її не прийняв. Він, натомість, ставив справу на чисто церковну площину і в 1170 р. вислав до Константинополя своїх легатів для унійних переговорів. Папа вважав Мануїла малоздібним володарем і не відважився його коронувати, бо нічого не здобув би, а втратив всю піддержку західніх володарів.

Поразка Мануїла під Міріокефальоном у 1176 р., завдана йому султаном Іконії, довела, що папа був правий. Мануїл визнавав папу і помагав грішми містам Італії, щоб упокорити цісаря Фрідріха, а не з чисто ідейних спонук. $^{85}$ 

85 Finlay, op. cit., 242.

<sup>80</sup> Alexandri III PP, Epp., in Migne, P. L., v. 202, XVI.

<sup>81</sup> Annales Stadenses, ad an. 1179, in MGH, SS, XVI; cf. Hefele, V, pp. 711 seq; Denzinger 400-401.

ger, 400-401.

82 Labbe, Ph., op cit., X, p. 1470; cf. Mansi, XXI, p. 234; cf. Hefele, V, pp. 711-16; cf. Jaffe, I, p. 783.

<sup>83</sup> Alexandri III PP, Epp. 184, 197, 200, 212; cf. Norden, W., Papsttum und Byzanz, p. 92. 84 Annales Januenses, in Muratori, VI, p. 336; cf. Annales Disibodi, ad an. 1174, MGH, SS, XVII.

Згадаємо, що в березні 1166 р. в Константинополі відбувся Собор, що розглядав справу відношення Бога-Отця до Бога-Сина. В Виспутах брали участь духовні й світські люди, із самим імператором на чолі. Синод розглянув писання св. Атанасія, св. Василія, св. Григора, св. Івана Золотоустого, папи Лева І, св. Авґустина та св. Амвросія з Медіоляну. Декрети Синоду були проголошені едиктом імператора. В Виходить, що папа Олександер III в унійних розмовах вимагав від греків: визнання першенства папів у Церкві, права приймати апеляції від епископів та вписання його імени в диптихи св. Софії. І тільки через уперту опозицію патріярха Михайла III Анхіяла не дійшло тоді до об'єднання.

Папа був готовий піддержати авторитет імператора, бо напр., наказав поставити його зображення на Капітолії в Римі<sup>89</sup>, але надавав найбільшу вагу догматичним справам, бо звелів перекласти на грецьку мову твір Гуга Етеріяна з Тосканії про св. Трійцю і переслав його імператорові. Одначе патріярх Михайло III (1171—77) та його два безпосередні наслідники: Харитон Евбенейотес (1177—78) та Теодосій Бородіотес (1178—83) не піддержала унійних заходів імператора.

По смерті Мануїла (†1180) його жінка Марія із Заходу стала регенткою держави від імени 12-літнього сина, Олексія II, а на допомогу собі взяла протосебаста Олексія. Одначе дуже скоро Андронік учинив бунт, осліпив Олексія та проголосив себе опікуном малого Олексія II, якого змусив підписати вирок смерти на свою власну маму. Тому, що Мануїл і Марія були піддержувані західніми людьми, греки вчинили проти останніх великий погром, палили їхні доми та жорстоко вбивали жінок і дітей. Між убитими був папський легат, кардинал Іван, що був у Константинополі для унійних переговорів. Ото тіло в кардинальських ризах було проволочене вулицями міста і спалене.

У вересні 1183 року Андронік I був коронований на імператора, а в листопаді Олексій II був задушений. 65-літній Андронік I оженився з його 13-літньою вдовою, Аґнетою-Анною, донькою французького короля Людвика VII. Андронік завів нечуваний терор, масово вбивав аристократію та ширив ненависть до латинян. У той час мадяри напали на Балкани, турки зачали нову війну в Малій Азії, а нормани захопили Диррахіюм і Тассалоніку (1185 р.) та віддячилися грекам подібною різнею. У Константинополі вибухнув бунт (12 вересня 1185), а юрба розірвала Андроніка на шматки на вулицях міста. Так закінчилося панування династії Комненів.

Не передчуваючи такого трагічного закінчення унійних переговорів, папа ще за кілька місяців перед своєю смертю закликав західніх християн

89 Joannis Cinnami, op cit., IV:14.

92 Eusthatii, p. 396.

<sup>86</sup> Leonis Allati, De Consensu, II:12, nr. 4.

<sup>87</sup> Mansi, XXII, p. 3; cf. Hefele, V, pp. 678-79.

<sup>88</sup> Ibidem, p. 681.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Alexandri III PP, Ép. nr. 1325, Migne, P. L., v. 200.
<sup>91</sup> Eusthatii. Narratio de capta Thessalonica, ed. Bonn, 1842, p. 397; cf. Ostrogorsky, p. 352.

допомогти Сходові.<sup>93</sup> Папа вмер 30 серпня 1181 року в Чівіта Кастелляна і був похований у Лятерані.94

# 170. Лукій III (1181—1185).

Убальдо Аллючінґольі, син Венедикта, народився в Люкці 1097 року. Він студіював право в Пізі і був покликаний Іннокентом ІІ до Риму та висвячений на кардинала-пресвітера для церкви св. Пракседи. Євген III висвятив його на кардинала-епископа для Остії-Веллерті, що були об'єднані в одну єпархію 1150 року. 95 В такому сані Убальдо їздив до Константинополя та Палерма, а в переговорах із Фрідріхом у Венеції брав визначну участь.

За два дні по смерті Олександра III, він був обраний його наслідником і коронований у Веллерті 6 вересня 1181 р., бо в Римі знову не було спокою аж доки архиепископ Хрістіян із Майнцу не завів там лад і порядок, і папа вернувся до міста аж у листопаді. На другий рік знову вибухнула ворожнеча між Римом і Тускулюмом, так що папа знову виїхав до Веллетрі, а по смерти архиепископа Хрістіяна (1183 р.) римляни зачали нищити Тускулюм, допускаючися жорстоких варварств, напр., прихильним папі духовним виколювали очі, одягали їх у паперові мітри і в такому стані саджали їх на ослів задом наперед і висилали до папи.<sup>96</sup> Прикро вражений таким поступованням юрби, папа виїхав напівніч до Верони, кинувши прокляття на «римських варварів» та заборонивши паломництва до гробів св. Апостолів.

У Вероні дійшло до зустрічі з цісарем Фрідріхом, під час якої була обговорена справа подружжя молодого Генрика з 60-літньою Констанцією, донькою короля Сіцілії, а їх заручини проголошено в жовтні 1184 року. 97 У Вероні був патріярх Єрусалиму і генерали Орденів Темпляріїв та Лазаретників, що обговорювали з папою і цісарем справу помочі проти турків. 98 Були там також посли султана Салядина, що приходили заради усталення висоти викупу за християнських бранців. Фрідріх не дав тоді умовити себе до участи в поході, дарма, що турки погрожували скорим зайняттям Єрусалиму, опираючи султанові претенсії на посвояченні в простій лінії від Авраамової жінки, Сари.99

Темою нарад у Вероні була також єресь катарів, званих убогими людьми Ліону, що їх осудив був Олександер III. Їх постановлено карати, бо ширили зіпсуття, неморальність навзір давніх маніхеїв. <sup>100</sup> Фрідріх просив па-

Alexandri III PP, Ep. 16 Januarii 1181; cf. Muralt, Chron. Byzantina, p. 211.
 Joannis Diaconi, De Ecclesia Lateranense, nr. 8, in Migne, P. L., v. 78, p. 1387.
 Roberti de Monte, Chronicon, ad an. 1180.

<sup>96</sup> Annales Stadenses, ad an. 1183; cf. Sigeberti Continuator, ad an. 1184. 97 Annales Stadenses, ad an. 1184; cf. Annales Agnenses, ad an. 1183, in MGH, SS, XVI. 88 Ralphi de Diceto, Imagines, ad an. 1184; An. Stadenses, ad an. 1184.

<sup>99</sup> An. Stadenses, ad an. 1184.

<sup>100</sup> Labbe, XIII, p. 1739; cf. Mansi, XXIII, pp. 476, 488, 492; Watterich, II, p. 658.

пу коронувати його сина на цісаря, але папа не погодився, побоюючись суперництва сина з батьком, що довело б до нових неспокоїв, бо ще перед виїздом до Верони папа осудив синів англійського короля Генрика II за бунт проти батька. 101 Переговори перервала смерть папи 25 вересня 1185 р., 102 а його тіло було поховане в тамошній катедрі. 103

## 171. Урбан III (1185—1187).

Умберто Крівеллі народився у багатій родині в Медіоляні, що мала там свою власну церкву св. Юрія. 104 Умберто вчився в Парижі, а згодом був архидияконом у Бурже. 1185 року він був висвячений на кардинала-пресвітера для церкви св. Лаверентія в Римі і в січні одержав призначення на архиспископство в Медіоляні. Він був із папою у Вероні, і в день його смерти був обраний його наслідником, прийнявши ім'я Урбана III, був коронований (1 грудня) в церкві св. Петра у Вероні 105, та повідомив про те світ окремим Посланням. 106

Новий папа спротивився «політичному» подружжю Генрика VI, Фрідріхового сина з Констанцією і відмовився їх коронувати, коли Фрідріх проголосив сина «цезарем» і королем Італії. Його коронував патріярх Аквілеї разом із єпископами і всі вони були папою тимчасово усунені з посад. Це стало причиною нового спору, а Генрик VI завів в Італії тиранський режим, тримав папу у Вероні та зайняв територію Церковної держави, спаливши Кампанію.

Надії папи на піддержку німецької ієрархії не виправдалися, а Фрідріх не допустив папського легата, архидиякона Пилипа з Колонії, на Сойм у Гельгавзені і там єпископи вимагали від папи піти на поступки Фрідріхові. Одначе папа закликав його на суд до Верони, і тільки страх веронян перед репресіями цісаря стримав папу від проголошення на нього нового прокляття, тому папа виїхав до Венеції, щоб там це виконати, але подорозі почув сумні вістки з-під Єрусалиму і вмер у Ферарі, хоч ледве чи міг знати про падіння Єрусалиму 2 жовтня, бо вмер за неповних три тижні після того.

Папа іменував Ап. Леґатом Англії архиєпископа Болдвіна, і як той увійшов у спір із монахами, папа боронив останніх, а за те Болдвін не допустив до Англії папських леґатів Октавіяна й Гуґа, що везли до Ірляндії корону королеві Іванові і хотіли заїхати й до Англії. Цікаво, що леґати загрозили відлученням королям Англії і Франції і так не допустили до

<sup>101</sup> An. Stadenses, ad an. 1184.

<sup>102</sup> Annales Veronenses, ad an. 1185, in MGH, SS, XIX.

<sup>103</sup> Sigeberti Continuator, ad an. 1185.

<sup>104</sup> Pippini, Chronicon, in Muratori, R. I., SS, IX, p. 598.

<sup>105</sup> Annales Veronenses, ad an. 1185; cf. Ralphi de Diceto, ad an. 1185, R. I., SS, II, p. 39.

<sup>106</sup> Urbani III PP, Ep. in Migne, P. L., 202.

кійни, дарма що армії обох країн уже стояли напроти одна одної під Шаторо. В наслідок того втручання був підписаний мир.

Папа вмер у Ферарі 20 жовтня 1187 р. і був похований у тамошній катедрі, а його саркофаг на чотирьох колонах можна бачити і досі. 107

### 172. Fpurop VIII (1187).

Альберт, син Санторія ді Морра, уродився в Беневенто і був ченцем у манастирі Премонстрантів св. Мартина у Ляоні. В час Олександра III був віцеканцлером у Римі, а згодом кардиналом-пресвітером при церкві св. Лаврентія. 1167 року був легатом на Мадярщину задля погодження спору за наслідство. Там була сильна провізантійська партія, бо король Беля-Олексій, був не тільки зятем імператора Мануїла, але й мав титул «деспота» і був передбачений на його наслідника, ще перед народженням імператорові сина, Олексія II. Ця провізантійська партія противилася реформам Риму, головно щодо безженности духовних, а один архиєпископ і 4 єпископи пішли на схизму та встановили зв'язки з патріярхом у Константинополі. Щойно король Беля III (1173—96) запросив західніх монахів і вони завели нові реформи. Згодом кардинал Альберт був іменований канцлером у Римі, а по смерті Урбана III обраний його наслідником.

Фрідріх був радий з його вибору та запевнив папі свою піддержку, додавши йому особисту охорону, утримувану на свій власний кошт. 109 Григор VIII зайнявся організацією хрестового походу для відібрання Єрусалиму, і з Феррари розписав численні листи, 110 висилаючи своїх леґатів до всіх майже країв. Під кінець листопада 1187 року папа переїхав жити до Пізи 111 та замирив Пізу з Ґенуєю, але важко занедужав і вмер 17 грудня 1187 року та був похований у катедрі в Пізі. 112

#### 173. Климент III (1187—1191).

Павло Сколярі, син Івана й Марії, народився в римській дільниці Пінеа, недалеко цирку Флямінія, між Пантеоном і церквою св. Марка. Учився в Римі і був архипресвітером при церкві Богородиці «Більшої» 113, а Олександер III висвятив його на кардинала-єпископа для Палестріна. На папу був обраний 19 грудня 1187 року, прийнявши ім'я Климента III.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Duchesne, II, p. 451.

<sup>108</sup> Mc Sorley, op. cit., p. 327; cf. Ostrogorsky, Die Anfänge des Despotenwürde in Byzanz, Byz., 44, (1951), pp. 448 seq; cf. Moravscik G., Pour une alliance byzantinohongroise, Byz., 8 (1933), pp. 555 seq.

109 Duchesne, II, p. 349.

<sup>110</sup> Watterich, II, pp. 683-92.

<sup>111</sup> Sigeberti Continuator, ad an. 1187.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Duchesne, II, p. 451; Klemann G., Papst Gregor VIII, Bonn 1913.

<sup>113</sup> Celestini III PP, Ep. 51, in Migne, P. L., p. 206.

Цілий християнський світ був під враженням зайняття Єрусалиму султаном Салядином, тому Климент III іменував архиспископа Убальда з Пізи Апостольським легатом для хрестоносного походу і передав йому похіднього хреста.<sup>114</sup> Бувши сам римлянином, він скоро дійшов до порозуміння з римлянами, які визнали за ним право іменувати сенаторів і бити (карбувати) гроші, повернули всі церкви і віддали Тускулюм. За те папа зобов'язався утримувати сенаторів, суддів, нотарів та урядників Сенату своїм коштом. Сенатори мали складати папі присягу на вірність, а римляни боронити Церковну державу.

По складені такої угоди папа вернувся в лютому 1188 року до Риму і розпочав реорганізацію Лятерану та відбудову поруйнованих церков, але найбільшу увагу присвятив хрестовому походові. 115 Англійський король Річард, званий Левиним Серцем, та французький Пилип II, прийняли похідні хрести, а цісар Фрідріх мав його вже від попереднього папи. Климент III проголосив, що хто не візьме участи в поході, має заплатити «десятину Салядина».

Одначе сталася несподівана перешкода: в Англії заносилося на внутрішню війну, а тому папський леґат, кардинал Іван із церкви св. Марка, різко виступив проти Річарда, що спорив з батьком, але молодий Річард у приступі великого гніву зарубав леґата шаблею і таки розпочав із батьком (Генриком II) внутрішню війну, що скінчилася смертю батька. 116 Щойно тепер Річард і Пилип II рушили через Сіцілію до Святої Землі (квітень 1191 р.). Але над цим третім походом зависло нещастя: Фрідріх I утопився в річці Калікадні у Вірменії; Пилип II завернув з дороги, а Річард, бачучи безвихідне положення, помирився із Салядином, утративши всю свою

По смерті Фрідріха його Син Генрик VI знову рушив походом до Італії, домагатися від папи коронації, але папа вмер 27 серпня 1191 р., ще заки той доїхав до Риму.

### Келестин III (1191—1198).

Іякинт Бобоне-Орсіні походив із родини римських баронів Орсіні, що дали Церкві чимало славних людей, але й принесли їй багато клопоту. У грудні 1144 року Іякинт був поставлений у сан кардинала-диякона для церкви Богородиці «Космединської», але свою службу Церкві розпочав ще 1126 року, як начальник піддияконів. Він їздив три рази до Еспанії по важливих справах та стояв вірно при Адріянові IV та Олександрові III в час їх спору з Фрідріхом І.

В хвилині смерти Климента III кардиналові Іякинтові було 85 років, а Генрик VI став табором під мурами Риму з наміром помститися папі за

116 Mathaei Parisiensis, Historia Anglorum, ad an. 1189, ed. F. Madden, 1866-69.

 <sup>114</sup> Chronica Pisana, in Muratori, R. I., SS, VI, p. 191.
 115 Annales Lamberti Parvi, ad an. 1188, in MGH, SS, XVI; cf. Chronicon Magni, ad an. 1188, MGH, SS, XVII.

передання сіцілійської корони Танкредові. Між римлянами була паніка, а зі Святої Землі надходили сумні вісті. В такий важкий час кардинал Іякинт прийняв папську тіяру, як папа Келестин III. У Велику Суботу був поставлений у сан пресвітера, а в Свято Пасхи прийняв єпископську висвяту та був інтронізований. На другий день коронував Генрика і Констанцію короною імператорів, а Генрик віддав Тускулюм римлянам, що зруйнували його, повбивавши багато мешканців. <sup>117</sup>

З-під Риму Генрик рушив на південь і, зайнявши Салерно, лишив там Констанцію, а сам пішов на Неаполь, але через поширену в армії пошесть скоро вернувся на північ. Салерняни схопили Констанцію і вислали її на Сіцілію і щойно після заступництва папи вона вернулася до Генрика. 118 Проти нього створилася в Німеччині коаліція під проводом князя Саксонії, а приводом до цього було вбивство архиспископа Альберта з Лієжу, якого був висвятив папський легат, поминувши цісарського ставленика Льотаря, що був відлучений. 119 Щоправда, Генрик виправдався від закиду участи в убивстві, але скоро дав нову причину до конфлікту.

Король Річард, вертаючися додому з невдалого хрестового походу, був схоплений в Австрії та ув'язнений князем Леопольдом, який передав його в руки Генрика, 120 і той всупереч міжнародньому праву держав його в своєму полоні, жадаючи величезного викупу 150 000 марок. Папа загрозив Генрикові прокляттям, <sup>121</sup> і Річард був звільнений у лютому 1194 р., а вся відповідальність за цей нехристиянський вчинок спала на Леопольда. На доручення папських легатів в неділі й свята в цілій Австрії було проголошувано прокляття на Леопольда за його вчинок. 122 Так сильно папа зареагував за порушення любови до ближнього.

Генрик VI зайняв Сіцілію і був коронований у Палермо (грудень 1194) і так закінчив норманську династію на Сіцілії. Ця обставина надхнула його думкою зайняти Константинопіль і злучити обидві держави в одну Римську імперію. Переведення цього пляну в дійсність не дозволила йому смерть (28 вересня 1197 р.), по якій папа перебрав під своє кермо не тільки цілу південну Італію, але й саму Сіцілію.

Папа вмер 8 січня 1198 р. на 96-ому році свого життя і був похований у Лятерані.<sup>123</sup>

# 175. Іннокент III (1198—1216).

Льотар Конті, син Трасімунда і Клярисси Скотті, уродився в Ґавіньяно коло 1160 року<sup>124</sup> та студіював у Римі, Парижі і Больоньї. Набувши велике знання богослов'я, філософії і права, вернувся до Риму коло 1187 ро-

<sup>117</sup> Chronicon Urspargense, ad an. 1192; cf. Sigeberti Cont., ad an. 1191.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Annales Staderbergenses, ad an. 1191, in MGH, SS, XVI, p. 224.

<sup>119</sup> Chronicon reg. Colon, ad an. 1193; cf. Sigeberti, ad an. 1193.

<sup>120</sup> Ralphi de Diceto, Imagines, ad an. 1193.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Mann, X, p. 415.
<sup>122</sup> Ralphi de Diceto, ad an. 1194; cf. Annales Radberti, in MGH, SS, IX, 778.

Joannis Diaconi, op. cit., cap. 8, Migne, P. L., 78, p. 1387.

<sup>124</sup> З родини Контів вийшло 13 папів (3 антипапи); 40 кардиналів; одна короле-

ку. Крім згаданих дисциплін, опанував він також досконало грецьку мову, так що писав нею поезії. $^{125}$ 

У Римі був на службі в базиліці св. Петра і прийняв чин піддиякона з рук папи Григора VIII, а Климент III, що був його дядьком, висвятив його на кардинала-диякона для церкви св. Сергія й Вакха, що стоїть між Форум Романум, аркою Септіма Севера і Капітолієм. Підписи кардинала Конті бачимо на буллах Климента III, і Калестина III. Тоді ж він писав твори на різні теми, а в них видно глибину думки та основне знання обговорюваного предмету, а при тому велику покору. 126

По смерті Келестина III кардинали зібралися 8 січня 1198 року в твердині «Симпозіюм Севера» і по св. Літургії обрали 37-літнього кардинала Льотаря Конті на папу, що прийняв ім'я Іннокента III та був інтронізований у Лятерані. 21 лютого був поставлений у сан пресвітера, а за тиждень, у св. Петрі висвячений на єпископа і з процесією вернувся до Лятерану.

Префект Петро склав папі присягу вірности та зобов'язав усіх баронів Церковної держави зробити те саме йому. 127 По цьому слідував цілий ряд дисциплінарних розпоряджень у Римі і щойно тепер папа розіслав Синодальний лист про свій вибір.

Першою трудністю його понтифікату була ворожнеча між населенням міст Вітербо і Вінтеркляно і папа покарав Вітербян за напад на своїх сусідів. У Римі між родинами Орсіні і Полі настала знову незгода і вона довела папу до важкої хворости, так що він у травні 1203 року виїхав із міста і щойно за рік, як був обраний новий Сенат, папа вернувся і тоді настав спокій.

Смерть Генрика VI спричинила вакантність цісарського престолу, а його малолітній син Фрідріх II перед смертю його матері Констанції був переданий нею папі на виховання. Тепер не стояло ніщо на перешкоді для реорганізації Церковної держави. Папа іменував нових князів і баронів, бо, як сам казав, Церква осягне повну свободу, як матиме вплив на духовні і світські справи. Рим, Матір і Володар усіх церков, для сповнення своєї місії мусить мати повну владу у Патримонії св. Петра, підкреслював папа. 128

<sup>127</sup> Gesta Innocentii III PP, cap. 8, in Migne, P. L., v. 214, pp. CXVIII-CCXXXVIII (in Muratori, R. I., SS, I, pp. 480 seq.).

ва Антіохії і Тріполі; 7 префектів Риму; 5 сенаторів; 13 полководців, як напр. славний Торквато і його син Іннокент, знані з битви проти шведів у Празі.

<sup>125</sup> Harter F., Innozenz III und seine Zeitgenossen, Hamburg, 1841-44, I, p. 34.
126 Opera Lothari, Migne, P. L., v. 217, pp. 701-746: De contemptu mundi, Libri III;
Commentaria in septem psalmos poenitentiales, pp. 967- 1130; De sacro altaris mysteric, pp. 773-916; De quadripartita specie nuptiarum, pp. 923-968.

<sup>128</sup> Ibidem, I:27. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, ed. 32-da, p. 244: "Sicut universitatis conditor Deus duo magna luminaria in firmamento caeli constituit luminare maius, ut praeesset diei, et luminare, minus, ut praeesset nocti, sic ad firmamentum universalis Ecclesiae, Suae caeli nomine nuncupatur, duas magnas instituit dignitates: maiorem, quae quasi diebus animabus praeesset, corporibus, quae sunt pontificalis auctoritas et regalis potestas. Porro sicut luna lumen suum a sole sortitur, quae revera minor est illo quantitate simul et qualitate, situ pariter et effectu, sic regalis potestas ab auctoritate pontificali suae sortitur dignitatis splendorem; cuius conspectui quanto magis inhaeret, tanto maiori lumine decoratur, et quo plus ab cius elongatur aspecto, eo plus deficit in splendore".

Папа розпочав від «Даровизни Матільди», де перший граф Гільдебранд з Монтальта склав присягу вірности. Ціла Італія, зруйнована частими війнами, радо пішла за проводом папи, так що леґат скоро перебрав князівства Романії й Равенни, а як барон Макрвальд зволікав, то був відлучений і скоро виїхав. Князівство Сполета та провінції Асижу й Сари також перейшли під кермо папи, а Тосканська Ліга визнала його своїм сувереном. Сіцілія не визнала Фрідріха II своїм королем, а тому папа перебрав її до часу шлюбу Фрідріха з Констанцією Арагонською. 129

У Німеччині виник спір між двома кандидатами на королів: Оттона з Брунсвіку (Ґвельфа) і Пилипа із Швабії (Ґібелліна). Обидва звернулися до папи Іннокента III по корону. По довгих переговорах папа в 1201 р. визнав Оттона і леґат, кардинал-єпископ Ґвідон із Палестріна, проголосив це в церкві св. Петра в Колонії (Кельні). І коли супротивна партія протестувала, то папа вияснив, що тевтонські князі обирають короля, але кандидата на цісаря іменує Апостольська Столиця і тому папа вирішує чи кандидат достойний того. Церква хоче мати доброго патрона й оборонця, а у випадку подвійного вибору папа вибирає одного з двох. 130 Одначе, нетактовність Оттона та перехід архиєпископа Адольфа з Колонії (Кельну) на сторону Пилипа переважили симпатії на сторону останнього, але він загинув від руки баварського палятина Оттона з Віттельсбаху. <sup>131</sup> Тепер Сойм затвердив Оттона піл умовою, що він ожениться з донькою французького короля, Беатріче. По складенні приписаної присяги про оборону Патримонії св. Петра та пошанування прав Апостольської Столиці, папа коронував його в базиліні св. Петра в Римі (жовтень 1209). Одначе Оттон скоро зламав присягу і загарбав церковні території, защо був папою здетронізований, відлучений, проголошений єретиком, а всі піддані його були звільнені від присяги вірности. 132 Папа доручив німецьким електорам (виборцям) обрати нового короля, яким став Фрідріх II.

\*

Французький король Пилип II оженився вдруге з Інґеборґою, донькою данського короля Канута VI і, з невияснених причин, відпустив її на другий день по шлюбі. А як Пилип оженився з Аґнетою, Інґеборґа заапелювала до папи. 133 До Франції був висланий легат, кардинал Петро з Капуї, що, крім замирення Англії з Францією, домагався від Пилипа відпущення Аґнети і прийняття законної жінки. На Синоді у Вієні (січень 1200)<sup>134</sup> проти Пилипа був проголошений інтердикт (заборона бувати в церкві) і, врешті,

<sup>129</sup> Chronica Mon. Cistersiani, ad an. 1209.

chronica men. Cisteriam, ad al. 1205.

130 Gesta Innocentii III PP, super negotii Romani Imperii, in Migne, v. 216, pp. 1065-67;
cf. Corpus Iuris Canonici, I; tit. VI, De Electione, cap. 34, ed. Friedberg, II, pp. 79 seq.

131 Gesta Archicp. Magdenburgensis, MGH, SS, XIV, p. 419.

132 Annales Claustroneoburgenses MGH, SS, IX, ad an. 1212.

<sup>183</sup> Mc Sorley, p. 371.

<sup>184</sup> Gesta Innocentii, cap. 51.

він покорився папі та прийняв Інґеборгу (вересень 1200), після чого інтердикт був з нього знятий. $^{125}$ 

В Англії по смерті Річарда I (1199) король Іван скривдив його вдову Беренґарію, порушивши останню волю Річарда, а крім того, оженився зі своєю близькою своячкою, Ізабелою з Ґлочестеру, без диспензи (дозволу) духовної влади, тому був обложений інтердиктом архиспископом Болдвіном. По смерті Болдвіна леґат, кардинал Іван з Аняні, зняв із короля інтердикта, його подружжя було анульоване і він оженився з Ізабелою з Анґулеми. Але заледве цей спір скінчився, зачався новий. По смерті архиспископа Губерта з Кентербері (1205), ченці обрали з-поміж себе Реджінальда та вислали до Риму для висвяти, але король Іван поставив свого кандидата, Івана де Ґрея. Папа Іннокент ІІІ уневажнив вибір обох і висвятив Степана Ленґтона (1207 р.). Король зачав переслідуавти ченців і за те стяґнув на себе нового інтердикта. А як і це не допомогло, то папа кинув на нього прокляття (1209 р.) і здетронізував його, доручивши французькому королеві перевести це в дійсність. 136

Врешті, Іван «без Землі» упокорився (1213 р.), зрікся трону і віддав свос королівство під опіку св. Петра, яке знову одержав від папи в червні 1214 року, <sup>137</sup> і тим інтердикт та відлучення були з нього зняті, але це не замирило внутрішніх відносин у королівстві. За почином папського леґата Пандульфа і баронів була уложена «Велика Хартія», яку король мусів підписати, хоч папа зганив за те леґата й баронів, бо Іван «без Землі» був тоді «під хрестом», тобто готувався до хрестового походу. Проте барони запросили з Франції Людвика на короля Англії (1215 р.), але на другий рік королем став Генрик ІІІ (1216—1272).

\*

У східній імперії по трагічному упадку Андроніка І Комнена аристократія обрала його наслідником Ісаака ІІ Ангела (1185—1195), що показав себе мало здібним володарем і завів у державі великі податки і загальне перекупство. На час його володіння припадає віднова болгарської держави братами Петром і Асеном, а останній був коронований архиєпископом Тирнави на царя. Ісаак ІІ, довідавшись про організацію нового хрестового походу (влітку 1189 р.) уклав союз із султаном Салядином проти хрестоносців, одначе під загрозою зайняття Константинополя він згодився перепустити хрестоносців через свою територію і дати кораблі на їх переїзд до Малої Азії. По трагічній смерті Фрідріха І Барбаросси і по невдачі походу Ісаак, наспілку зі своїм тестем Белею ІІІ, зачав воювати проти болгар. У наслідок важких втрат, Ісаак ІІ був здетронізований та осліплений своїм власним братом, Олексієм ІІІ Ангелом (1195—1203). Тим часом, у Болгарії до влади

<sup>135</sup> Innocentii III PP, Ep. ad Ingeborgam (nr. 3), cap. 11: "(Philippus) te velut uxorem suam et reginam Franciae recepit".

 <sup>186</sup> Mann, XII, pp. 128-134.
 187 Innocentii III PP, Ep. in Migne, P. L., v. 217, p. 237.

дійшов Колоян (Коломан) (1197—1207) р.), а мадяри та інші балканські князівства виступили проти Візантії, де Олексій III показав себе ще менше здібним, ніж Ісаак II.

Бажаючи звільнити себе зовсім від впливу Константинополя, Колоян звернувся до Риму і визнав зверхність папи, а архиєпископ Василь із Тирнави, був визнаний примасом Болгарії. Папські легати коронували Колояна на царя 7 листопада 1204 р.

Тепер Візантія опинилася перед катастрофою, та просила помочі у Німеччини ціною накладення спеціяльного «німецького податку» в сумі 16 кілограмів золота. А щоб це золото зібрати, імператор наказав порозкривати домовини імператорів у церкві св. Апостолів та забрати з тіл померлих попередників усі золоті прикраси. Ще такого пониження Візантія ніколи не переживала. Проте і цей окуп багато не поміг, бо як ми вже згадали, цісар Генрик VI серйозно носився з пляном зайняття Константинополя та проголошення себе імператором обох імперій, але смерть цьому перешкодила. Папа Іннокент ІІІ дуже енергійно противився такому плянові й щиро бажав помогти східній імперії у той важкий час.

За Іннокента III сталася подія, що значно поглибила відчуження Сходу від Заходу, а подекуди вона вважається початком дійсного розриву між Східньою й Західньою Церквою, тому пригляньмося до цього дещо докладніше. Султан Салядин, використавши суперництво між латинськими князями в Малій Азії, зайняв Єрусалим. Ці чвари довели до того, що, як довідуємося з листа папи до патріярха в Єрусалимі, <sup>138</sup> Богемунд із Антіохії ув'язнив свого патріярха і замучив його в тюрмі, а папа мусів просити султана з Алеппо оборонити його наслідника Петра перед переслідуванням князя.

Енергійний папа Іннокент III постановив відібрати Єрусалим від мохаммедан, а тому уповноважив кардиналів: Ґодфрея зі св. Пракседи та Петра зі св. Богородині при «Вія Лятта», збирати на цю мету сороковину від усіх доходів, а рівночасно вислав усюди своїх проповідників із листами для підготовки походу,<sup>139</sup> давши їм уповноваження збирати по всіх краях сороковину. 140 Папа не минув також імператора Олексія III Ангела та патріярха Івана X Каматероса (1199—1206) і просив їх піддержати похід, 113 закликаючи до віднови церковної єдности. Одначе не одержав від них ясної відповіді, а патріярх намагався переконати папу, що Римська Церква відірвалася від Константинополя, бо змінила своє навчання про походження Святого Луха. Про те довідуємося з відповіді папи патріярхові, де говориться про примат папів у Церкві та про намір папи скликати Собор, на який запрошував патріярха, щоб там він зміг відверто висловити всі свої думки. Також у листі до імператора папа дорікав йому за брак ентузіязму до майбутнього походу та запросив його на майбутній Собор, разом зі своїм патріярхом. 142

<sup>138</sup> Idem, Ep. 23 Decembris 1198.

<sup>139</sup> Gesta Innocentii III PP, c. 46.

<sup>140</sup> Robertus de Clari, ad an. 1201, in Mann, XI, p. 236.

<sup>141</sup> Gesta Innocentii, cap. 60.

<sup>142</sup> Innocentii III PP, Ep. 12 et 13 Novembris 1199.

До цього четвертого, званого латинським, походу зголосили свою участь: граф Теобальд із Шампанії, Семен де Монтфорт, граф Болдвін із Флямандії, граф Боніфат із Монферрату і дож Дандолльо з Венеції, що згодився за добру платню перевезти хрестоносців до Малої Азії. 148 Про цю угоду був повідомлений папа Іннокент III і її затвердив із застереженням, що на чолі походу буде поставлений Апостольський легат і що хрестоносців можна вжити тільки для здобуття Святої Землі від мохаммедан. 144 Це застереження зробив папа тому, що знав про нехіть Венеції до Візантії, бо в часах Андроніка І багато Венеціян було ув'язнено і замучено в Константинополі.

Тим часом, синові осліпленого імператора Ісаака II, Олексієві, пощастило втекти з тюрми в Константинополі до його шурина Пилипа у Швабії, і він зачав благати західніх володарів про поміч проти свого дядька, імператора Олексія III, обіцяючи їм нагороду за допомогу відібрати назад престіл у Константинополі. Папа знав про те, тому поставив клявзулю (спеціяльний пункт), що хрестоносців вільно вжити тільки для здобуття Святої Землі.

У червні 1202 року хрестоносці зачали з'їздитися до Венеції. а власне до збірного пункту на острові Лідо, де їх держано, немов у полоні. Апостольського леґата, кардинала Петра з Капуї, не визнано провідником походу. І вже у Венеції згадані барони уклали нову угоду, домовившись наперед відібрати від мадярів Зару. І всупереч різкому протестові папи, Зара була зайнята на початку листопада 1202 року, і дуже сплюндрована. Папа загрозив прокляттям баронам, обвинувативши Венецію у спрофануванні (зогидженні) ідеї походу та домагався відшкодування за всі плюндрування заподіяні в Зарі. 145 Дож Дандолльо виправдував захоплення Зари потребою стоянки кораблів у зимку, але папа увільнив його від даної ним обітниці взяти участь у поході, бо передчував, що його ненависть до греків, які осліпили його в 1182 році, 146 пхатиме його до помсти над ними.

Крім того, молодий Олексій з'явився особисто у Венеції і благав баронів допомогти йому визволити осліпленого батька з тюрми, обіцяючи не тільки гроші за це, але й приведення Візантійської Церкви до єдности із Заходом. І тепер барони на власну руку зробили з ним угоду, яка стала безпосередньою причиною їх наїзду на Константинопіль, бо подорозі до Святої Землі вони висадилися на грецькій території біля Константинополя (23 червня 1203 р.) та проголосили детронізацію Олексія ІІІ і повернення престолу сліпому Ісаакові ІІ та його синові Олексієві ІV. Одначе зять Олексія ІІІ, Олексій Мурзуфліс, збунтував греків проти нових імператорів, і в час того заворушення молодий Олексій ІV був замордований, а Мурзуфліс коронував себе на імператора (24 січня 1204 р.), прийнявши ім'я Олексія V Дуки. Це й стало безпосередньою причиною здобуття Константинополя

<sup>143</sup> Andreas Dandollo, Chronicon, in Muratori, R. I., SS, XII, p. 323.

<sup>145</sup> Innocentii III PP, Epp. VI, 202; VII, 200-201.

<sup>144</sup> Gesta Innocentii, cap. 83: "Ipse vero (Innocentius) quod futurorum esse praesagiens, caute respondit, quod conventiones illos ita duceret confirmandas, ut videlicet ipsi Christianos non laederunt nisi forsan iter eorum illi nequitur impedirent". cf. Innocentii III PP, Epp. VI, 100; VII, 18; VIII, 133.

<sup>146</sup> Historia Ducum Veneticorum, seu Chronicon Altinate, ad an. 1171, MGH, SS, XIV.

хрестоносцями 12-13 квітня 1204 року. Під час рукопашних боїв у місті були вчинені всякі надужиття, грабунки і знущання над грецьким населенням, як також збезчещено грецькі церкви. 147

Ціла грецька імперія була поділена між баронів, а сам Константинопіль розділений на окупаційні зони: три-восьмих зайняли венеціянці, а п'ятьвосьмих зайняв Болдвін. 16 травня граф Болдвін був проголошений латинським імператором Константинополя і коронований у св. Софії. Венеційці ж обрали свого земляка, Тому Морозіні латинським патріярхом Константинополя, проти чого виступили інші духовні, а тому дож Дандулльо і Болдвін мусіли повідомити папу про все. 148

Із звідомлення леґатів Петра й Софреда, що в час усіх тих подій перебували на Кипрі, довідуємося, що вони також нічого про те не знали, як і сам папа<sup>149</sup> дізнався про всі події тільки з хитро стилізованого листа Болдвіна. <sup>150</sup> Папа зганив леґата, що не прагнув за всяку ціну не допустити до всіх тих подій, між іншим кажучи: «Чи греки приступлять до єдности з Церквою, коли там діялися такі темні речі? Чи плюндруванням, руйнуванням і святотатством можна досягти згоди і єдности?» Папа кинув прокляття на венеційців за крадіж мощей і образів зі св. Софії та осудив Боніфата з Монферрату за негідні вчинки його людей. 151

Вийшло так, що «латинський похід» замість сподіваної допомоги Святій Землі приніс велику моральну шкоду Церкві. Зрозуміло, що ніхто з тих «хрестоносців» аж до 1207 р. не думав визволяти Єрусалиму, бо турки без війни уклали з баронами 6-літній мир, хоч папа не перестав закликати до здобуття Святої Землі, як це видно з його заходів у Фрідріха II та Івана де Брієн, титулярного короля Єрусалиму. <sup>152</sup> Папа закликав навіть султана Салядина звільнити добровільно Єрусалим, але цей відповів погрозою, що здобуде ще й Рим. 153 Цю справу поклав папа на серця християн, відкриваючи Собор у Лятерані, 154 про що згадаємо окремо.

Латинський патріярх Константинополя аж до своєї смерти в 1211 р., замість сподіваної єдности, поглибив роздор, бо презирство греків до латинян, виявлене затруюванням води в місті та іншими пакостями зненавидженим «франкам», виключило можливість скорого поєднання Церкви. Греки стали більше схильні стати васалями султана, ніж погодитися на будь-яку співпрацю з франками.

Теодор Ляскаріс, зять імператора Олексія III Ангела, заснував у Малій Азії державу з центром у Нікеї, стримавши напір двох унуків Андроніка І, Олексія і Давида, яким грузинська королева Тамара допомогла заснувати

<sup>147</sup> Innocentii III, Gesta, cap. 93.
148 Dandollo, Chronicon, X:2, nr. 38.
149 Innocentii III PP, Ep. VI, 209.

<sup>150</sup> Inter Epistolas Innocentii III, Ep. III, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Idem, Ép. VIII, 55. 152 Idem, Ep. XVI, 37.

<sup>153</sup> Annales Cont. Lambacenses, Innocentii III, Sermo VI, in Migne, P. L., v. 217. pp.

<sup>154</sup> Innocentii III PP, Sermo VI, in Migne, P. L., v. 217, pp. 314 seq.

т. зв. Трапезундську державу. Одначе, натиск датинян на Ляскаріса відтяжив бунт грецьких аристократів на Балканах, яким допоміг болгарський цар Колоян, так що дуже скоро ціла Тракія відпала від Болдвіна, а сам він попав у полон по програній битві під Адріянополем (14 квітня 1205 р.). Нікея стала осередком грецької держави, а вчений патріярх Михайло Автореянос коронував Ляскаріса на імператора (1208 р.).

У константинополі новим імператором став Генрик, брат Болдвіна (1206 —1216) і він зачав війну проти Ляскаріса, використавши нагоду, що цар Колоян, званий «убивником ромеїв», загинув у жовтні 1207 року за облоги Тессалоніки, а при тому Генрик уклав таємний союз із Турками. Врешті, на території бувшої візантійської імперії володіло троє імператорів.

\*

Окрему сторінку діяльности папи Іннокента ІІІ становить його відношення до слов'ян. Болгарський цар Колоян (1197—1207) відновив державу, знищену греками у XI ст., і нав'язав переговори з Римом, жадаючи королівської корони і обіцяючи привести свою Церкву до єдности, порозумівшись із архиєпископом Василем із Тирнави. Папа пригадав йому, що з Риму вже була вислана раз корона до Болгарії, 155 тому вислав легата Івана для докладного прослідження справи на місці. Вкінці, архиєпископ Василь склав католицьке ісповідання віри й одержав від папи корону, перстень і палліюм. 156 Король видав «Золоту Грамоту», якою віддав свою державу під опіку св. Петра, а папський спеціяльний леґат, кардинал Лев із церкви св. Хреста, приніс папського листа, в якому між іншим, папа писав: «Волею Господа маємо пасти Його вівці, тому в батьківських почуваннях хочемо дбати про дочасне і земне добро болгарів-волохів (які вже довгий час відчужені від матірного лона) і опираючись на авторитеті Того, яким Самуїл помазав Давида на царя, установлюємо тебе королем, а наш улюблений син Лев, яким передаємо скіпетр і корону, яку... немов нашими руками покладе на твою голову, взявши від тебе присягу вірности й послуху Римській Церкві. Крім того, на прохання нашого преподобного брата Власія, єпископа Брандізуберену, якого ти посилав до Апостольської Столиці, даемо тобі владу бити власні гроші із знаком королівства». 157

Одночасно папа підніс гідність архиєпископа Василя до ряду примаса Болгарії (8 листопада 1204 р.). Цар Іван Асен II (1218—1241) підніс значення своєї держави і носився з думкою одружити латинського імператора Болдвіна ІІ зі своєю донькою Оленою, але греки знову показали себе майстрами дипломатії. Імператор Нікеї, Іван III Ватацес (1222—54), і патріярх Герман II (1222-40) визнали архиепископа Тирнави патріярхом у 1234 р., а по смерті Асена ІІ Ватацес зайняв Тракію і Македонію, а в 1246 році відібрав Тес-

 <sup>155</sup> Idem, Ep. 116 (27 Nov. 1202).
 156 Gesta Innocentii III, cap. 70.

<sup>157</sup> Innocentii III, Ep. VII.

салоніку. Тепер Ватацес звернувся в бік Фрідріха II, оженившись із його донькою Констанцією, по смерті своєї першої жінки. Болгари, що знову відмовилися підпорядковуватися папі, тепер розірвали також і з греками. Не помогло й одруження Олени з імператором Теодором II Ляскарісом. Монголи напали на Болгарію і сини Асена стали їх васалями.

\*

Чеський король Оттокар I (1197—1230) був по стороні папи і визнав Фрідріха II цісарем, але й він дав привід до спору. Він відпустив свою жінку Аделяйду, доньку Оттона з Майсену, і одержавши анулювання свого подружжя від єпископа Праги, оженився з сестрою Белі III, Констанцією. Тепер Аделяйда заапелювала до папи Іннокента й він доручив архиєпископові Маґдебургу прослідити цілу справу. На суді Оттокар був усунений з трону, а на його місце обраний його син Вратислав у 1212 р. 158 Одначе Оттокар не упокорився і дуже скоро увійшов з єпископом Праги, Андрієм, у конфлікт. Єпископ Андрій у квітні 1216 року, кинувши інтердикта (заборону богослужб) на цілий край, виїхав до Риму. Щойно за папи Гонорія III була ця справа закінчена.

Подібно й у Польщі, куди ще папа Келестин III вислав був кардинала Петра для переведення реформ Церкви, що дуже занепала була в часі княжих чвар. Тоді заведено загальну безженність духовних у Польщі, заборонено відбування шлюбів у приватних домах і наказано вінчати тільки по церквах. 159 Папа Іннокент III наказав архиєпископові Генрикові з Ґнезна і всім його суфраґанам не допускати жонатих духовних до церковних посад. 160

\*

По усненні грецького митрополита Константина I з Києва в 1160 році, патріярх знову послав туди грека, Теодора, але той по трьох роках умер. Київський князь Ізяслав Давидович вислав свого посла, боярина Юрія Тусемковича, до патріярха в справі відновлення Клима Смолятича на митрополичому престолі, але й цим разом патріярх поспішив вислати грека, Івана IV (1164—1166), і його княжий посол зустрів у місцевості Олеша з багатими дарунками від імператора Мануїла, і обидва вернулися до Києва.

По цьому митрополитові залишився лист, написаний мабуть до папи Олександра  $III^{161}$ , але з огляду на те, що в ньому називається на ім'я папу Климента, дехто сумнівається в його непідробленості, бо Іван IV не жив у час папи Климента III. Там він, між іншим, каже: «Я сам не знаю, як

<sup>158</sup> Chron. reg. Colon., (Contin.), ad an. 1212.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Annales Cracovienses, MGH, SS, XIX, pp. 593, 629.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Innocentii III, Ep. IX. <sup>161</sup> Pelesz, op. cit., I, p. 301.

могли постати хибні науки Богом обявленої віри; не можу зрозуміти, чому римляни нас уважають фалшивими християнами. А ми не віддаємо їм їхньою міркою, але вважаємо їх за наших братів, дарма, що вони самі бачать свої хиби в деяких речах...» Лист закінчується так: «Я, смиренний митрополит Русі, Іван, поздоровляю тебе і всіх тобі підлеглих, духовних і світських. Вітають вас усі наші єпископи, ігумени і наші церковні люди. Благодать Святого Духа хай буде з тобою і з усіми твоїми. Амінь».

У листі не видно ні великої любови до латинників, ні ненависти. Особа його наслідника грека, Константина II (1167—1175), невиразна, а літописець не згадує, як і коли він був присланий до Києва. У той час, як уже згадувано, грецькі впливи в Києві простягалися не тільки на Церкву, але й на політичні справи, бо саме на час цього митрополита припадає зруйнування Києва суздальським князем Андрієм у 1169 р., а той був піддержуваний імператором Мануїлом. По його смерті катедра в Києві була вакантна протягом сімох років; не виключене, що це сталося у наслідок політики Андрія, бо він домагався від патріярха, щоб заснувати митрополію для півночі.

Митрополит Никифор II (1182—1198) також був греком, а його наслідник Матвій (1210—1220), очевидно, був підо впливом подій, що сталися в в Константинополі. Дехто з дослідників подає ще Івана V (1198—1200), як також Гавриїла й Діонісія, але їх не мають реєстри митрополитів. 163

В тих важких часах папа Іннокент III звернув свою увагу на Галицько-волинського князя Романа, званого Великим, і вислав до нього кардинала Григора, що пропонував йому королівську корону навзір Болгарії. Потім звернувся окремим листом (7 жовтня 1208) заадресованим «До архиепископа, єпископів і вірних Руси», в якому говорив про першенство св. Петра і його наслідників у Церкві, бо й греки вже об'єднані з Римом, тому папа посилає до них свого леґата. 164 Вістки про «горде відкинення» тієї пропозиції князем Романом, мовляв, він був фанатичним оборонцем «грецького православя», не мають підтвердження в тогочасних пам'ятках. Навпаки, князь Роман, якого матір була католичка латинського обряду, ставився прихильно до латинян, бо напр., він був засновником манастиря Венедиктів у Ерфурті і за його володіння християни латинського обряду на Русі одержали свого єпископа Арнольда. На жаль, Роман загинув у битві під Завихостом 1205 року, а його жінка Анна, споріднена з візантійськими імператорами та угорськими королями, залишившись із своїми двома малолітніми синами, Данилом і Васильком, стала регенткою держави.

Завзята боротьба князів і бояр за Галицько-волинську державу змусила її шукати опіки закордоном, а мадярський король Андрій I, на якого дворі виховувався малий Данило, зайняв Галич і задумав посадити там свого 5-літнього сина Коломана. Він одружив його з 3-літньою Соломією,

<sup>162</sup> Pelesz, op. cit., I, p. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Amman, op. cit., p. 684.

<sup>164</sup> Haluscynskyj T., Acta Innocentii III PP, Romae, 1944, pp. 334 seq; cf. Potthast, op. cit., I, nr. 3196; cf. Welykyj, Documenta, I, nr. 3.

донькою Лешка Білого, щоб таким чином забезпечити собі невтралітет Польщі. До цього треба було згоди папи і він, пам'ятаючи про недавні заходи папи в Романа, написав до нього листа із заявою, що галицькі бояри і народ згодні визнати зверхність папи в їх Церкві, як буде їм дано цю ласку. Варто згадати, що як мадяри зайняли Галич і посадили там свого палятина Венедикта, то київський проповідник Тимофій називав його «антихристом і мучителем», але не зачіпав його віри. Подібно й київський митрополит звернувся 1210 року до вірних із закликом боронити свій край перед іноземними мадярами, але не зачіпав їхньої приналежности до Західньої Церкви. Папа дав свою згоду на заснування окремого руського королівства в Галичі, і Коломан та Соломія були короновані на галицьких королів у 1214 році. І це свідчить про укладення короткотривалої унії з Римом.

Одначе Данило Романович одержав поміч від свого тестя, новгородського князя Мстислава, і зачалася війна за його насліддя, отож у 1218 році Коломан і Соломія попали в полон, а згодом Лешко віддав забрані волості, які літописець називає «Україною». Заходи короля Андрія посадити в Галичі свого другого сина, Андрія ІІ, були також безуспішні. 166 По вбивстві Лешка Білого 1227 року, Данило не мав поважного суперника і заприязнився з його братом Конрадом, князем Мазовша, що був одружений із Даниловою своячкою, Анастасією, донькою белзького князя Олександра. Також і Данило віддав свою доньку Премиславу за Конрадового сина, Земовіта. 167 Вартий підкреслення факт, що коли Данило остаточно засів у Галичі, галицький єпископ Артемій покинув свою єпархію і виїхав до Католицької Мадярщини.

\*

Мабуть найважливішою подією понтифікату папи Іннокента III був 12-ий Вселенський Собор, скликаний до Лятерану в листопаді 1215 року, на який прибули 412 Отців: 71 архиєпископів-примасів, латинські патріярхи Константинополя і Єрусалиму, представники від Олександрії й Антіохії, понад триста єпископів, та 800 архимандритів і ігуменів. Папа Іннокент III відкрив Собор проповіддю, знаною в історії Церкви під назвою «Я бажав бажанням», основаною на словах Христа на Тайній Вечері, записаних св. Лукою. 168

<sup>165</sup> Raynaldi, Annales, XIII; cf. Vernadsky, G., Kievan Russia, p. 227; Цей автор думає, що папа Іннокент III визнав Коломана королем Галича під умовою, що той заведе там латинський обряд. Одначе в листі короля Андрія до папи підкреслюеться, що галицькі князі й люди обіцяють послух, але хотять задержати свій старовинний обряд... Не чуємо, щоб папа мав супротивну думку.

<sup>166</sup> ПСРЛ, II, стор. 160, 163, 164; cf. Wilkiewicz-Wawrzyncowa A., Ze studjow nad polityką polską XII i XIII wiekow, in AW, 12 (1937), p. 25; cf. Rhode G., Die Ostgrenze Polens, Köln-Graz, 1955, I, pp. 103 seq.

<sup>187</sup> Balzer, Genealogia, pp. 289, 313.

<sup>168</sup> Hefele, V, pp. 872-906.

Собор відбув три важливі сесії від 11 до 30 листопада та проголосив 70 правил у різних важливих справах, як напр. про Пресв. Евхаристію, про поступовання проти єретиків, патріярхові Константинополя признано друге місце по папі (пр. 4 і 5), аж щойно потім патріярхам Олександрії. Антіохії та Єрусалиму.\* Собор наказав відбувати щорічні Епархіяльні Синоди, усталив спосіб судів над духовними (пр. 8), упорядкував міжобрядні справи, дозволяючи всім націям мати богослужби їхньою рідною мовою, де був такий звичай (пр. 9); наказано мати безплатні школи при катедральних храмах (пр. 11); архимандрити й ігумени мали що три роки скликати Капітули (колегії духовних осіб у католицькій церкві при соборі чи манастирі) (12-е прав.); заборонено засновувати нові Чини (13 пр.); духовним не вільно практикувати медицину (пр. 14-16); наказано бодай раз на рік сповідатися і причащатися в своїй парафії (пр. 21); 23-30 правила усталювали спосіб обсади духовних посад, а інші регулювали диспипліну мирян, напр. заведено оголошування оповідей перед шлюбом і т. л. Цікаво. що 68---69 правила осуджували жидів за лихварства й наказували їм і сарацинам носити окрему одежу, а жидам забороняли женитися з християнами, або займати публічні посади. 169

У половині квітня 1216 року папа виїхав з Риму до Орвієтто, де посвятив церкву; а звідти через Перуджію до Пізи й Ґенуї, щоб їх погодити й заохотити до участи в новому поході до Святої Землі. Одначе, в Перуджії папа відчув гарячку, а за нею прийшов напад паралічу і смерть 16 липня 1216 року, на 56-ому році життя і 19 році понтифікату. Один сучасник каже, що вночі хтось ізняв із тіла папи дорогі ризи ії і, якщо вірити тій вістці, цей акт збезчещення тлінних останків великого папи міг бути ділом його ворогів, які не могли досягнути його за життя, і цим актом не принесли собі слави і по його смерті.

Папу поховано в церкві св. Лаврентія, а саркофаг стояв біля престолу св. Ерколяна. Щойно папа Лев XIII (28 грудня 1891 р.) переніс мощі Інно-кента III до Лятерану та умістив їх у пам'ятнику, де й досі спочивають.

#### 176. Гонорій III (1216—1227).

Ченчій Савеллі, син Авмерика, уроджений на Авентинській горі в Римі, біля церкви св. Сабіни, та вихований у Лятеранській школі. Вже від 1193 року був кардиналом-дияконом при церкві св. Лукії, а від 6 листопада 1194

mitana quartum locum obtineant".

189 Ibidem, V, pp. 899-900; Denzinger, Enchiridion Symbolorum 243-266; Luchaire A., Innocent III. Le Concile de Latran et la réforme de l'Eglise. Paris 1908.

<sup>\* &</sup>quot;Antiqua patriarchalium sedium privilegia renovantes, sacra universali Synodo approbante, sancimus, ut post Romanam Ecclesiam, quae disponente Domino super omnes alias ordinariae potestatis obtinet principatum, utpote mater universorum Christi fidelium et magistra, Constantinopolitana primum, Alexandrina secundum, Antiochena tertium, Hierosolymitana quartum locum obtineant".

<sup>170</sup> Annales Stadenses, ad an. 1216.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Mann, XII, p. 301.

року виконував обов'язки канцлера Апостольської Столиці. Іннокент III висвятив його на кардинала-пресвітера для церкви св. Івана й Павла (1201 р.) і аж до смерти папи знаходимо його ім'я на буллах. Він був кардиналом-камерарієм і всі найважливіші внутрішні справи Церкви були в його руках.

На другий день по смерті папи кардинал Савеллі був обраний його наслідником та прийняв ім'я Гонорія III. Його висвята відбулася в манастирі св. Петра, 172 по якій він розіслав листи про своє обрання і відбув традиційне торжество інтронізації в Лятерані. 173

Виконуючи ухвалу останнього Собору, папа розіслав леґатів і проповідникіз для організації хрестоносного походу, але, крім угорського короля Андрія, ніхто з володарів у ньому участи не взяв, а тому поза здобуттям Дамієтти й кількох менших місцевостей в Єгипті цей похід важливіших наслідків не мав. 174 До того ж, через недбалість Фрідріха II, і ці місцевості були відібрані мохаммеданами.

В часах понтифікату Гонорія III до Европи почали надходити тривожні вістки з Грузії й Русі про татар, що хмарами сунули з Азії. На жаль, на Заході не було тоді великих людей, що зразу зрозуміли б цю загрозу. Фрідріх II, дарма що був учений чолові́к, не доріс до такого завдання. Він, хоч заявляв себе християнином, але в практиці жив неморально, возячи з собою свій гарем. Він також у відношенні до папи Гонорія III, що дещо злагіднив політику свого попередника, показав себе фальшивим приятелем. Крім своєї неморальности, він допускався інших проступків, напр. був жорстокий до жінок, зраджував своїх вірних приятелів та конфіскував їхне майно, 176 а його особисте велике честолюбство і жадоба влади, завели його, кінець-кінцем, на дорогу боротьби з Апостольською Столицею.

Папа зі своєї сторони робив усе, щоб наладнати співпрацю якнайкраще, напр. він закликав німецьких князів шанувати права цісаря, якого коронував у 1220 р., 177 як також затвердив ухвалу Сойму у Франкфурті про вибір цісаревого сина Генрика на його наслідника, і його коронував два роки згодом. 178

Фрідріх відплатився чорною невдякою, напр. посмів повиганяти папських урядовців із Сполета й Анкони. 179 Не зважаючи на все це, папа при зустрічі у Венеції (23 березня 1223) просив його взяти участь в поході, але до смерти папи він цього не зробив.

Папа показав свою добру волю й у відношенні до Англії, де вмер Іван «без Землі» (жовтень 1216), залишивши 10-літнього сина Генрика III. Папа загрозив баронам прокляттям, коли б вони виступили проти малого Генри-

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Annales Ceccanenses, ad an. 1216, in Muratori, R. I., SS, VII, p. 893.

<sup>173</sup> Reg. Honorii III PP, (ed. Pressuti, Romae, 1888-95), nr. 1-9.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Ibidem, nr. 4330.

<sup>175</sup> Mann. XIII, pp. 41-42.

<sup>176</sup> Ibidem, p. 43.

<sup>177</sup> Honorii III PP, Ep. 9 Apr. 1217.

<sup>178</sup> Honorii III, Reg. nr. 2650.

<sup>179</sup> Theiner A., Codex diplomaticus domin. temporalis, I, pp. 71 seq.

ка і завдяки цьому Генрик був визнаний королем, а по смерті реґента Пембровка дійсним володарем краю був папський леґат Пандульф, аж доки Генрик не дійшов повноліття. Таким чином папа Гонорій III зберіг мир у Англії, бо під загрозою прокляття наказав Людвикові з Франції покинути береги Англії.

Миролюбство папи Гонорія III не поминуло й Руси-України, як на митрополичому престолі в Києві засів Кирило I (1224—1233), висвячений і присланий туди грецьким патріярхом Нікеї, Германом II, неприхильним до ідеї церковного поєднання. У час владицтва Кирила I руські князі зверталися до Риму, мабуть за посередництвом архиєпископа Лівонії. У всякому разі, лист папи від 17 січня 1227 року заадресований «До всіх королів Руси», був відповіддю на їхнього листа. Папа говорить про блуди на Русі з «вини проповідників» і саме в цьому папа бачив найголовнішу причину нещастя, що спадало на їхній край. Папа мав на думці княжі міжусобиці, в наслідок яких Русь-Україна була побита татарами над Калкою у 1222 р. Про це в Римі могли знати або від самих князів або від домініканів, що їх послав до Києва св. Іякинт у 1222 р. для праці з метою зближення Української Церкви із Заходом.

На жаль, не всі князі слухали умовлянь папи. Що гірше, князь Володимир Рюрикович 1233 року усунув згаданих ченців із Києва, і можна допустити, що це сталося в наслідок протилатинської чинности митрополита Кирила І. Папа Гонорій ІІІ не повторив свого заклику до згоди, бо рівно через два місяці по написанні свого листа він умер 18 березня 1227 року. Історія надала йому почесне імя «Папи миротворця». Його тлінні останки були поховані в церкві Богородиці «Більшої», а його наслідник поставив над ними гарний пам'ятник. 180

### 177. Григор IX (1227—1241).

Гуго (Уголіно) Конті, син графа з Сені, уродився правдоподібно 1170 р. в Аняні й вчився спершу в родинному домі під проводом учителів з Парижу, а згодом студіював в університеті в Парижі і в Больонії. 181 Свою духовну кар'єру розпочав він в Аняні викладами св. Письма, бо був добрим промовцем, філософом та великим любителем церковної музики. Папа Іннокент ІІІ іменував його своїм капеляном та висвятив на кардиналадиякона для церкви св. Євстахія 1198 року, а згодом і на кардинала-епископа Остії (квітень 1206 р.). На цьому становищі він був леґатом до Німеччини під час спору Генрика VI, Оттона IV та Пилипа із Швабії. За папи Гонорія ІІІ він мав завдання організувати хрестовий похід у Тосканії й

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Welykyj A. G., OSBM, Documenta Pontificum Romanorum historiam Ucrainae illustrantia, Romae, 1953, I, nr. 4; cf. Jurak, J. O. P., Nas Apostol Svaty Hyacint, Praha, 1930; cf. Amman, A. M., Abriss der ostslavischen Kirchengeschichte, Wien, 1950, p. 57.

<sup>181</sup> Gregorii IX PP, Reg. nr. 1267.

Льомбардії і заприязнився із св. Франціском з Ассижу, який називав його в своїх листах «Преподобний Отець Гуґо, епископ цілого світу». 182 І тільки завдяки проханням кардинала Конті папа Гонорій III вийнятково дозволив заснувати новий Чин Францісканців, а рівночасно кардинал Конті став його першим опікуном. 183

1221 року, як вістка про упадок Дамієти дійшла до папи Гонорія III, кардинал Конті одержав доручення підготувати новий похід. По смерті папи він був обраний його наслідником, прийнявши ім'я Григора IX, і зараз же почав виступати за визволення Святої Землі. 184

Папа, перш за все, довів до згоди між Фрідріхом II і Льомбардією, а навесні 1227 року хрестоносці почали з'їздитися до Бріндізі, але, як Фрідріх не прибув, вони пороз'їздилися додому. Папа, перебуваючи в Аняні, скликав Синод (вересень 1227 року) і там Фрідріх був відлучений, 185 а папа проголосив це окремою Енциклікою від 10 жовтня. Тепер Фрідріх скликав свій Сойм до Равенни (1228) і написав маніфеста до хрестоносців, скидаючи вину на папу, бунтуючи рівночасно проти папи римську родину Франгіпане. 186 Хрестоносці не послухали Фрідріха, а тому він сам у червні того року виїхав до Святої Землі з 50 кораблями. У Яффі він уклав договір із султаном Ель Кемалем, на основі якого Єрусалим був у руках цісарських урядовців, крім мечеті Омара. Християни одержали також Віфлеєм і Назарет, разом із місцевостями, положеними між ними.

За те Фрідріх II узяв на себе зобов'язання не допустити до нових походів з Европи проти мохаммедан. 187 Перебуваючи в Єрусалимі, він сам поклав корону на свою голову в церкві Божого Гробу, бо з огляду на те, що був відлучений від церкви, духовні відмовилися від чинної участи в тій «коронації».

Згадана угода не задовольнила ні християн, ані мохаммедан, і Фрідріх, висміяний одними й другими, виїхав зі Святої Землі у травні 1229 року. І здається це було причиною, що він ще того самого року, за посередництвом князя Леопольда з Австрії, нав'язав переговори з папою. В Сан Жермано дійшло до угоди 30 липня 1230 року, в якій Фрідріх прийняв умови: 1) визнати за собою вину, що викликала його відлучення; 2) не мстити тим, хто в час спору стояли по стороні Апостольської Столиці; 3) направити всі заподіяні шкоди в часі спору; 4) повернути на посади усунених єпископів; 5) не накладати нових податків на духовенство та не мішатися

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Mann, XIII, p. 179.

<sup>183</sup> Lettera Philippi a Peruggia, in MGH, SS, XXXII, p. 680: "Hugolinus qui fuit cardinalis ordinis Fratrum Minorum, i. e. gubernator et protector et corrector fraternitatis et regula b. Francisci".

<sup>184</sup> Gregorii IX PP, Ep. nr. 343.

<sup>185</sup> Boldwini, Chronicon, ad an. 1227, in MGH, SS, XXV, p. 542; cf. Hefele, V, p. 958.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Joannis de Ferentini, Vita Gregorii IX PP, in Muratori, R. I., SS, III (1), pp. 577 seq, (Milano, 1728); cf. Balan, P, Storia di Gregorio IX e dei suoi tempi, Modena, 1872-73; cf. Huillar-Breholles, Historia diplomatica Frederici II, Parisiis, 1857-61.

<sup>187</sup> Epistola Haroldi patriarchae ad Gregorium IX (18 Februarii 1229), in Huillard-Breholles, III, p. 86; cf. Mann, XIII, p. 227.

до обсади церковних урядів. Папа згодився повернути йому міста Ґаєту й св. Аґату. По підписанні цього договору Фрідріха звільнено від прокляття. 188

По цьому конкордаті аж до 1236 р. настав час спокою й папа піддержав інтереси Фрідріха в Святій Землі щодо релігійних Орденів та допоміг привести збунтованого сина Генрика до послуху, як також дав згоду на друге одруження Фрідріха з Ізабелою, сестрою англійського короля Генрика III. Одначе, найбільша заслуга папи була в тому, що він погодив Фрідріха з Льомбардською Ліґою, яка зв'язалася була з його сином, і таким чином не допустив до внутрішньої війни. Проте Фрідріх задумав силою знищити Ліґу і на початку 1236 року, всупереч конкордатові в Сам Жермано, зачав гнобити прихильних до Церкви князів.

Він, найперше, заатакував австрійського князя Фрідріха, члена Ліґи, а в серпні 1236 р. вислав армію до Італії, що зачала ширити там руїну. 189 У битві під Кортенуова (листопад 1237 р.) армія Фрідріха перемогла Ліґу, але не могла здобути всіх міст. Коли ж цісар зайняв Сардинію, інтеґральну частину Церковної держави, папа відлучив його вдруге (березень 1239 р.). Прокляття застало його в Падуї на саме Свято Паспи, де він, почуваючи себе на вершку сили, відбував паради в імператорській короні. 190

Тим часом, папа повідомив християнські краї про все, порівнюючи Фрідріха з звірем із Откровення св. Івана, що хоче знищити Церкву, та згадав про всі його зловорожі вчинки, а передусім про непотрібне кровопролиття. У відплату папі Фрідріх наказав проганяти ченців із Сіцілії та накладати важкі податкові тягарі на Церкву, а хто наважився б проголосити там Енцикліку папи, мав бути повішений. 191 Цісар пробував навіть збунтувати деяких кардиналів проти папи і, як це не вдалося, в січні 1240 р. рушив походом на Рим, підбурюючи подорозі всі міста проти папи.

У тому прикрому стані папа Григор IX улаштував у місті урочисті молебні й обходи з деревом св. Хреста та мощами св. Петра і Павла (22 лютого). Папа своєю проповіддю в базиліці св. Петра зобов'язав усіх Римлян боронити місто до загину. Дізнавшись про це, Фрідріх не відважився напасти на Рим, а всі німецькі князі домагалися від нього припинити переслідування папи.

Папа скликав до Риму Собор, але на наказ Фрідріха багато єпископів, що їхали на Собор, були ув'язнені в Ґенуї в день св. Марка (25 квітня 1241 р.). З усіх 27 кораблів з єпископами вирвалося з його рук тільки 5, а решта були затоплені й пущені на дно моря. Цього нечуваного злочину допустився незаконний син Фрідріха, Єнціо. Щойно тепер цісар рушив на Рим і зачав його облягати. Вже в час облоги папі передано вістку, що Фрідріх казав повісити багато членів найближчої родини папи, зібраної

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Annales Ricardi, ad an. 1230, in MGH, SS, XIX, p. 355; cf. Hefele, V, 975 seq.

<sup>189</sup> Annales Veronenses, ad an. 1236, in Muratori, VIII, p. 629.

<sup>190</sup> Alberici, Chronicon, MGH, SS, XXIII, p. 944; cf. Annales Stadenses, MGH, SS, XVI, p. 363; cf. Corpus Iuris Germaniae, P. Balan, op. cit., III, p. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Mann, XIII, p. 292.

в замку біля Монте Ферратіно в Кампанії. Ця трагічна подія зламала серце папи і він умер 22 серпня 1241 р. та був похований у захристії базиліки св. Петра.

\*

Папа Григор IX, крім труднощів іззовні, мав багато прикростей і віл римлян, головно від родини Франґіпане, що підтримувала Фрідріха ІІ, через віщо в квітні 1228 року папа виїхав із Риму до Рієтті і аж по двох роках на благання римлян вернувся до міста.

Не зважаючи на всі ці труднощі, папа мав за собою великі заслуги для науки, і в його час фізика і метафізика Аристотеля були загально прийняті в усіх університетах Заходу, що були під опікою Церкви. Згадаємо, що доти з причини поганого латинського перекладу тих творів вони були заборонені.

Папа дбав про зберігання старовинних гробниць; прикрасив палату в Лятерані гарними фресками, як також базиліку св. Петра гарними мозаїками, та відновив церкву св. Євсевія. Папа полагодив мости і водопроводи в місті.

Та хоч як папа дбав про місто, римляни під проводом сенатора Луки Савеллі, збунтувалися проти нього 1234 року, і він, відлучивши їх від Церкви, виїхав удруге з міста. Але новий сенатор, Анджельо Малябранка, упокорився перед папою та допоміг приборкати родину Франґіпане, отож 1238 року папа міг знову спокійно жити в місті. 192 Як уже згадано, відлучення Фрідріха в 1239 році спричинило бунт у місті, але тим разом усі римляни стали вірно за папою.

\*

Папа Григор IX цікавився долею східніх християн і за нього далі тривали унійні розмови. <sup>193</sup> Імператор Нікеї, Іван III Ватацес, та патріярх Герман II самі зачали ці розмови. У 1232 р. патріярх передав францісканцями листа до папи з такою адресою: «До Святішого і Найдостойнішого Папи, Володаря Старого Риму і Апостольської Столиці, — Германос, Божою Милістю Архиепископ Константинополя, Нового Риму». 194 Патріярх згадує про прагнення Риму до єдности і свою готовість визнати першенство папи в Церкві, але греки мають деякі застереження. Для прикладу він наводить переслідування греків латинянами на острові Кипрі. В листі до кардиналів патріярх заохочує їх покінчити з незгодою в Церкві, бо колись обидві Церкви мали одну віру й одні правила, але римляни багато що позміняли.

 <sup>192</sup> Gregorii IX PP, Reg. nr. 3032..
 193 Chronicon Solembini, MGH, SS, XXXII, pp. 304 seq.: "Qui (Graeci) Romanae Ecclesiae, ut Vatatzius scripsit, reconciliari desiderant".

<sup>194</sup> Mansi, XXIII, p. 159; cf. Nicephorus Blemidas, Diagesis, ed. Heisenberg, Lipsiae, 1896, p. 64.

Чи св. Петро не був скелею віри? — питає патріярх. Багато великих народів, як напр. іберійці, лази, аляни, ґоти, хозари, а головно «безчисленне множество русів», та побідне королівство волохів, також готові говорити про єдність, яка була колись у давніх часах. 195

Папа Григор IX виказав велике розуміння справ східніх християн та брав їх під свою оборону, заборонивши дуже суворо всяку форму їх переслідування, 196 але на Заході було тоді застереження до депрекативної форми хрещення, як це видно з листа папи до архиспископа в Барі, хоч він уважав її дійсною. Папа визнавав також дійсність висвячень східніх єпископів, якщо за їх виконування був додержаний канонічний час та інші вимоги. Натомість уживання антимінсів у латинських церквах уважав недозволеним. 197

Одержавши згаданого листа від патріярха Германа II, папа по нараді з кардиналами відповів, що хоче вислати до нього вчених богословів і вони дадуть відповідь папи. Папа подав патріярхові найважливіші арґументи про примат св. Петра, за якого віру Христос молився. Не римляни, а греки відлучилися від Церкви, бо не хотіли коритися наслідникам св. Петра, а тепер мусять покоритися світській владі. Папа і його ієрархія кріпко стоять за єдність Церкви проти єретиків, схизматиків і тиранів, а Схід поділився на багато частин, тому їм треба, найперше, об'єднатися докупи.

До Нікеї були вислані два францісканці і два домініканці з листом папи, заадресованим «До Преподобного Архиепископа Греків», 198 де, крім згаданих справ говориться також про дійсність відправи св. Літургії на прісному і на квашеному тісті. Наприкінці папа висловлює надію на скоре поєднання Церкви.

В січні 1234 р. ченці прибули до Нікеї і там відбувся публічний диспут. Латинські ченці з'явилися з грецькими книгами, головно з писаннями св. Отців Церкви. У диспуті греки висували дві справи: навчання про походження Святого Духа та латинські «азими» (опрісноки). Диспут нотував хартофілякс (писар) і, коли ченці заявили, що вірять у Відвічного Отця, Його Єдиного Сина і в походження Святого Духа від Отця, хартофілякс закричав, що в те саме вірять і греки. Тоді імператор Іван III по короткій нараді з патріярхом згадав про додаток «і Сина» в символі віри. Ченці з'ясували, що це сталося так само, як у греків був прийнятий Царгородський символ віри, тобто ухвалою Собору. Вони доводили книгами св. Отців Східньої Церкви, що Святий Дух походить від Отця і Сина, а греки казали, що вірять у походження Святого Духа від Отця через Сина, але не від нього самого.

По кількаденному диспуті патріярх заявив, що хоче порадитися з іншими патріярхами та просив ченців зачекати в Константинополі. На пи-

<sup>195</sup> Sathas K., Messaionike Bibliotheke, Bibl. Graeca Medii Aevi, Venetiae-Parisiis, 1872-94, II, pp. 46 seq.

<sup>196</sup> Gregorii IX PP, Reg. nr. 798.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Ibidem, nr. 740.

<sup>198</sup> Mathaei Parisiensis, Chronica Majora, ed. H. R. Luard, London, 1872-83, III, pp. 460 seq. (Epp. 26 Julii 1232 et 17 Mai 1233).

тання імператора, чи від греків будуть жадати прийняття додатку «і Сина», ченці відповіли негативно, але підкреслили, що відношення Східньої Церкви до Риму повинно бути таке, як доньки до матері. Патріярх відбув Синод своєї ієрархії в Німфеї (1234 р.) і там вищезгадані справи були дискутовані, а вислід диспуту був непримиренний, отож хартофілякс вручив ченцям осудження латинських азимів, а ченці передали грекам документ про їх не визнання подвійного походження Святого Духа із непримиренною заявою, що папа не погоджується відняти нічого з дотеперішнього навчання Римської Церкви. Хартофілякс наздогнав ченців у дорозі і відібрав заяву про осудження азимів, але вони вже встигли зробити з нього латинський переклад у свому деннику. 199

Не треба й казати, що й цим разом розмови греків про церковну єдність мали політичне підложжя і не були щирі, бо напр. у той сам час вони вели переговори з болгарами, у наслідок яких болгари зірвали єдність з Римом (1223 р.). Очевидно, важко було дійти до порозуміння тоді, як у Константинополі сиділи латинський імператор і патріярх, а грецькі в Нікеї на вигнанні.

Патріярх Герман II у такому самому дусі впливав і на митрополита Кирила І в Києві (1224—1233), якого він висвятив і післав туди. Він збільшив протилатинську акцію в Русі-Україні, бо напр. папа в своєму листі (24 лютого 1233 р.) до провінціяла домініканців радить йому виступати проти подруж християн латинського обряду з християнами грецького обряду. 200 Це саме папа писав до латинської ієрархії в Польщі, закликаючи її протидіяти утискам населення князями, бо це спричиняло їх утечу до Русі й до Прусії, а самих князів закликав припинити взаємні війни та запрошувати на поміч собі «сарацинів, рутенів і інших ворогів католицької віри».<sup>201</sup> І як грецька акція в Русі-Україні прибирала на силі, там появляються щораз частіше західні ченці для протиакції, а папа в своєму листі (15 березня 1233 р.) проголосив відпуст (відпущення гріхів) тим, хто будуть працювати для перковної едности.<sup>202</sup> Під впливом греків суздальські князі, що мали тоді тимчасовий вплив на Київську митрополію, усунули з Києва домініканців (1233 р.), але в Галичі були манастирі францісканців (1236 р.) та домініканців (1238 р.), а у Львові бачимо їх у 1270 році, де ними опікувалася жінка короля Лева I, Констанція, сестра угорського короля Белі IV.<sup>203</sup>

Для нас цікавий лист папи Григора IX від 18 липня 1231 р., 204 заадресований «До короля Руси». Були думки, що тим королем мав би бути князь Юрій II із Суздалі, але його зміст і сам титул «король» указують, що

<sup>199</sup> Mansi, XXIII, p. 307.

<sup>200</sup> Theiner A., op. cit., I, nr. 44; cf. Abraham, Powstanie, p. 79; cf. Rhode, op. cit., I, pp. 155-156.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Theiner, I, nr. 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Ibidem, nr. 48; cf. Jablonowski, Historya Rusi poludniowej po upadku Rzeczypospolitej Polskiej, Kraków, 1912, p. 73

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Abraham W., Początki Arcybiskupstwa lacińskiego we Lwowie, Lwów, 1909, pp. 6-7; cf. Rhode, I, p. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Theiner, I, nr. 55, 56; cf. Turgenev, I, pp. 30-31; cf. Pelesz, I, p. 314.

князь Данило був адресатом, з огляду на попередню коронацію Коломана на те саме князівство, а по-друге, папа заохочує того «короля Руси» прийняти обряди й звичаї Римської Церкви, матері всіх християн, і за це він дістане опіку Петрового Престола. Навряд, чи міг цей зворот листа відноситися до князя півночі, знаного прихильника Греків. Данило ж був вихований на католицькому дворі і був добре ознайомлений із обрядами і звичаями Заходу, тому така пропозиція папи могла скорше відноситися до нього. Що Данило був адресатом згаданого листа і прихильником церковної єдности, вказує те, що він визнав першенство папи за Григорієвого наслідника, Іннокента IV, одначе, не в пропонованій формі, але при задержанні слов'янського обряду й усіх старовинних звичаїв.

1237 року з Нікеї був присланий до Києва новий митрополит, Йосип, також грек, а тому можна здогадуватися, що й він був протизахідньої орієнтації, але не маємо докладніших вісток про його діяльність. По зруйнуванні Києва монголами, про нього нема чутки і можливо, що він згинув за облоги міста, разом із численними тисячами людей.

## 178. Келестин IV (1241).

В момент смерти папи Григора IX, в обложеному Римі було 14 кардиналів, а один із них, Іван Колонна, був у таборі Фрідріха II. Кардинали зібралися негайно на конкляв у твердині Септізоніюм і під охороною сенатора Росса розпочали вибір нового папи. Щойно 28 жовтня 1241 р. був обраний кардинал Ґотфредо Кастіліоне, син Івана й Касандри Крівеллі, сестри папи Урбана III.

Кардинал-пресвітер Крівеллі від 1227 р. був при церкві св. Марка, а від 1239 р. був кардиналом-єпископом Сабіни. Поважний вік, слабке здоров'я, а крім того, занадто довге замкнення в конкляві у твердині, під час якого вмер кардинал Саммеркот, може й було найважливішою причиною вибору компромісового кандидата, Келестина IV.

Про його діяльність не знаємо багато, принаймні, про його важливіші понтифікальні чинності чи акти, бо по 17 днях понтифікату він умер 10 листопада 1241 р. По його похороні в базиліці св. Петра всі кардинали, побоюючись репресій від прихильників цісаря, скоро виїхали з Риму. 205

# 179. Іннокент IV (1243—1254).

Сінібальдо Фієскі був сином графа Гуґа з Лявані й уродився в Ґенуї, студіював у Больонії, а на службу Церкві вступив у Пармі. За папи Гонорія III працював у Римі як авдитор, <sup>206</sup> а папа Григор IX іменував його

 <sup>205</sup> Mann, XIII, p. 444; cf. Felten, Papst Gregor IX, Freiburg, 1886, p. 366; cf. Artaud, I, p. 421.
 208 Annales Parmenses, MGH, SS, XVIII, p. 670; cf. Potthast, II, p. 679.

канцлером Апостольської Столиці, а згодом висвятив на кардинала-пресвітера для церкви св. Лаврентія в «Лючіні». В 1235—40 р. кардинал Фієскі сповняв уряд губернатора Анкони, а від 1240 папа держав його при собі в Римі.<sup>207</sup>

По смерті папи Келестина IV кардинали виїхали до Аняні, за вийнятком Івана Колонни і двох інших, що залишилися в Римі, і вони вислали запрошення іншим кардиналам прибути до Риму й обрати нового папу. Одначе, вмішування Фрідріха II, що ув'язнив двох кардиналів і висунув свого кандидата, стояло цьому на перешкоді. Довга незайнятість Петрового Престола викликала неприхильний відгомін у Европі, головно, коли Фрідріх намагався здобути Рим. Під тиском громадської думки він звільнив двох кардиналів, але перебування його воєнного табору під мурами Риму не давало запоруки свобідного вибору папи. Щойно 25 червня 1243 р. кардинали зібралися в твердині в Аняні, де не було натиску цісаря чи римського Сенату, і там був обраний кардинал Фієскі, що прийняв ім'я Іннокента ІV.

Цікаво, що між першими привітами з нагоди його вибору був Фрідріхів, де він писав: «Ми втратили великого приятеля, бо тепер, як він став папою, буде мужньо боронити прав Перкви».<sup>208</sup> Зараз по висвяті папа Іннокент IV вислав до Фрідріха свого леґата, кардинала Петра, для мирного полагодження спірних справ, що були причиною його відлучення, але цісар хотів миру на своїх умовах.

Не зважаючи на небезпеку, папа в жовтні вернувся до Риму, а першим добрим знаком політики папи було відступлення Фрідріха від облоги Вітерба, якого останній довго не міг здобути, а тому схилявся до більше угодової політики. Він був готовий віддати папі церковні території, не мішатися до внутрішніх справ Церкви, визнати папу найвищим авторитетом у всіх духовних справах, обіцяти не мстити вірним папі єпископам і звільнити всіх ув'язнених ним єпископів. 209

Одначе, дуже скоро виявилося, що м'якість Фрідріха не була щира, бо він почав застосовувати в Римі заходи для цілковитого опанування міста, напр., домігся від графа Франґіпане передання йому деяких твердинь та намагався підкорити собі префекта Риму, Петра. 210 Папа зразу зрозумів хитрість Фрідріха, що хотів приспати його чуйність, а потім підкопати його авторитет; і тому вислав нишком одного ченця до Генуї з проханням прислати для нього кілька ґалер до пристані в Чівіта Веккія, що мали завести його морською дорогою до Генуї, бо всі сухопутні шляхи були стережені військами Фрідріха.211

Уночі перед празником св. Петра і Павла, в супроводі вісьмох людей, папа виїхав нишком до Сутрі і щасливо добився до Чівіта Веккія та до Генуї. Вікарієм Риму був іменований кардинал Степан із церкви Богоро-

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Ibidem, p. 939. <sup>208</sup> Jacobi, Chronicon imaginis mundi, in Mon. Hist. Patriae, SS, III, p. 1584; cf. Dandollo, Chronicon, in Muratori, R. I., SS, XII, p. 354.

<sup>209</sup> Mathaei Parisiensis, IV, p. 332.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Huillard-Breholles, Hist. diplomatica Frederici II, VI, p. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Annales Januenses, in R. I., SS, VI, p. 505.

диці на Затибр'ю; кардинал Райнер був леґатом для Тосканії, Сполетто й Анкони; кардинал Річард для Кампанії, а кардинал-єпископ Остії, Рінальдо Конті, мав бути загальним дорадником для них усіх.<sup>212</sup>

З Ґенуї папа виїхав до Ліону у Франції і звідти постановив боронити прав Церкви проти напастей Фрідріха ІІ. Туди приходили до папи з усіх християнських країв домагання здетронізувати Фрідріха. Одначе, папа постановив скликати до Ліону Собор єпископів, бо крім тієї справи були ще й інші до вирішення. На заклик папи до 26 червня 1245 року до Ліону прибуло 140 Владик із різних країв, так що в рефектарі (їдальні) манастиря св. Юста відбулася перша перед-Соборова сесія, в якій взяли також участь Фрідріхові посли.<sup>213</sup>

28 червня в катедрі (соборі) св. Івана була відслужена св. Літургія до Святого Духа і по ній папа особисто відкрив першу сесію Собору своєю проповіддю, в якій згадав про найбільші рани Церкви: занепад моральности, відчуження Сходу, наїзди турків і татар та переслідування Церкви цісарем Фрідріхом ІІ, якого він назвав єретиком. 214

На другій сесії, 4 липня, еспанські єпископи сильно виступили проти цісаря, пообіцявши папі боронити Церкву та його особу своїм життям і майном, і висунули домагання скинути цісаря з трону. Цісарські посли запротестували, жадаючи відсунення нарад аж до часу прибуття самого Фрідріха на Собор, бо він саме тоді перебував у Льомбардії.

На третій сесії, 17 липня, були обговорені справи допомоги Святій Землі, латинській імперії в Константинополі та організації оборони проти татар. На цій сесії київський митрополит-номінат, Петро Акерович, склав докладний звіт папі й Отцям Собору про татарську загрозу. Тоді також Фрідріх був позбавлений чести і гідности за незаконне зайняття територій Церковної держави, за ув'язнення єпископів і за інші беззаконня. Він був здетронізований, а всі піддані його звільнені від присяги вірности.

До Німеччини був висланий єпископ-номінат Пилип із Феррари з домаганням від папи й Собору обрати князя Генрика з Тюрингії королем. По його несподваній смерті, Фрідріх постановив піти походом на Ліон, але подорозі потерпів поразку під Пармою. Папа проголосив ще раз відлучення проти нього (16 квітня 1248), а він у відплату зачав переводити карні експедиції проти вірних папі міст у північній Італії. <sup>215</sup> Фрідріх намагався також утягнути до акції проти папи грецького імператора Нікеї, Івана Ватацеса, що був його зятем, і при його допомозі хотів знищити всі непокірні міста Льомбардії.

Для спаралізування тих заходів Фрідріха, папа вислав до Нікеї ченців, що зачали там розмови про можливість загального замирення християн, і мабуть, тому грецькі допоміжні війська не прибули до Італії. Грець-

<sup>215</sup> Mann, XIV, p. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Mann, XIV, pp. 50-51. <sup>213</sup> Mansi, XXIII, pp. 610 seq.

<sup>214</sup> Mathaei Parisiensis, IV, pp. 434-435; cf. Mansi, XXIII, loc. cit.; cf. Labbe, XIV, pp. 43 seq; cf. Potthast, pp. 992 seq; cf. Hefele, V, pp. 1105-1126.

кий імператор домагався від папи не піддержувати латинського імператора в Константинополі й обіцяв вплинути на свого патріярха, щоб той визнав першенство папів у Церкві, і папа на те погоджувався. Крім того Фрідріх ІІ занедужав і вже перед своєю смертю (17 грудня 1250 р.) доручив своїм синам відшкодувати всі заподіяні ним Церкві кривди. 216

Тепер папа написав Енцикліку до сіцілійців про повернення Церкві всіх її прав<sup>217</sup> і через Льомбардію і Перуджію вернувся до Риму. Сини Фрідріха, Конрад і Манфред, ще чинили перешкоди і Конрад зазнав відлучення папи, який іменував королем Сіцілії Карла з Анжу, а як той не прийняв номінації, то папа запропонував її синові англійського короля, Едмундові. Одначе, 26-літний Конрад умер несподівано (1254 р.), мабуть, у наслідок поданої йому отрути таки його братом Манфредом<sup>218</sup>, і перед своєю смертю віддав свого сина Конрадина папі в опіку. Тепер Манфред зачав займати церковні території в Італії, саме в час, як папа важко занедужав за свого перебування в Неаполі. Одержавши останні св. Тайни з рук кардинала Рональда, папа вмер 7 грудня 1254 року і був похований у церкві св. Рестітути в Неаполі.

\*

Окрему сторінку володіння папи Іннокента IV становлять його взаємини з українським галицьким князем, Данилом Романовичем, що за нього на Русь-Україну, Польщу, Чехію й Угорщину наїхали монголи, звані також татарами.

За вістками пам'яток XIII ст. татарська держава зросла в силу коло 1202 р., як Джінтіс (або Чінгіз) Хан убив короля Давида в Індії, який був сином Івана Престора, що мав зв'язки з папою Олександром III. <sup>219</sup> Перша поява татар у Европі над Калкою в 1222—23 р. закінчилася великою поразкою розсварених українських князів <sup>220</sup> і по цій битві татари-монголи завернули до Азії і щойно в 1236 р. під проводом хана Угудая напали на Грузію. Ще того самого року вони знищили державу надволжанських болгар, повбивавши їх жінок і дітей, а на другий рік наїхали на Вірменію, де вбили 42 єпископів. <sup>221</sup> Хан Сугудай, використавши замерзлі болота, вибрався походом на суздальських князів і знищив Володимир над Клязмою та поруйнував маленьке й невідоме тоді містечко, Москву, 8 лютого 1238 року, а з приходом весни завернув на південь, у Русь-Україну.

217 Innocentu IV PP, Ep. 5 Januarii 1251.

218 Mann, XIV, р. 138.
 219 Олександер III рядив Церквою в 1159-1181 рр.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Huillard-Breholles, VI (2), pp. 810 seq; cf. Norden, Papsttum und Byzanz, pp. 359 seq; cf. Ostrogorsky, p. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Mathaei Parisiensis, IV, p. 388; nop. Троітський Літопис, до року 224, вид. Приселков. Москва-Ленінград, 1950, ст. 306-307.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Alberti, Trium Fontium Chronicon, MGH, SS, XXIII, p. 942; cf. Theiner, A., Rerum Hungaricarum Monumenta Arpadiana, I, p. 151.

В 1240 році хан Монга зажадав передачі Києва, в якому рядив губернатор галицького князя Данила, але горді кияни вбили ханських послів, а тому монголи під проводом хана Бату (Батия) рушили великими силами на Київ і зайняли його в грудні 1240 року, поруйнувавши все й убивши багато людей. Звідтам пішли вони на Польщу і там 9 квітня 1241 р. під Лігницею побили польсько-німецькі комбіновані сили.<sup>222</sup> Їх головна армія пішла через карпатські просмики на Мадярщину і там з нею злучилися частини з-під Лігниці, що перемаршували через Чехію й Моравію. Угорський король Беля IV утік до Дальмації, звідти звернувся до папи за поміччю. Одначе, увесь Захід був спаралізований великим страхом.<sup>223</sup> У грудні 1241 р. монголи здобули Загреб та, не зустрівши більшого спротиву, зайняли Далмацію. І саме в час, коли вони готувалися до вирішального наступу на решту Европи, з Азії наспіла вістка про смерть Великого хана Угудая (11 грудня 1241 р.). Тому хан Бату завернув монгольські орди з Европи, щоб узяти участь у виборі нового Великого хана, яким сам сподівався стати. І це врятувало Европу від неминучої загибелі.

Тим часом, удова Угудая, Хатун Туракіна, стала регенткою монгольської держави і впродовж чотирьох років нею володіла (1242—46), а хан Бату заснував Кіпчакський ханат, званий Золотою Ордою, в Сараю, над Волгою. Щойно в 1246 р. рада монгольських ханів, звана Кулілтаєм, зібралася над річкою Охрон біля Каракорума для вибору Великого хана. У ній були змушені взяти участь князь Ярослав із Суздалі, батько Олександра Невського; король Давид із Грузії та інші князі. Саме в той час прибув папський легат Іван Пляно де Карпіні до нового хана Ґуюка. 224

Тим часом папа Григор IX, унаслідок закликів Белі IV,<sup>225</sup> проголосив проти татар хрестовий похід, але Фрідріх II спаралізував заходи папи.<sup>226</sup> По відході монголів із західньої Европи, папа Іннокент IV постановив використати час передишки. Він, маючи вістки з першої руки від архиєпископа Петра Акеровича з Києва, добре розумів цю загрозу. Архиєпископ Петро, кандидат чернигівського князя Михайла на митрополію, був висланий князями до Ліону на Собор і там виступав від імени цілої Української Церкви. Цей цікавий і маловідомий митрополит-номінат був із походження українцем, бо в Ліоні виявилося, що він не знав ні латинської, ні грецької мови, а тому служив св. Літургію в асисті (при участі) західніх єпископів слов'янською мовою. <sup>227</sup> Що з ним сталося по 1245 році, — невідомо. Його участь у Соборі доводить, що Українську Церкву уважано тоді католицько-православною. У всякому разі, по відвідинах Данила в Сараї він вислав єпископа Кирила з Холму до патріярха Нікеї з просьбою про його затвер-

<sup>224</sup> Vernadsky, G., The Mongols and Russia, Yale Univ. Press, 1953, pp. 57 seq.

<sup>222</sup> Novotny, V., Ceske Dejiny, Praha, 1928, I (3), pp. 715-748; cf. Mathias de Miechow, Tractatus de duabus Sarmatis, подае, що татари по битві назбирали 9 міхів відрізаних вух, по одному від кожного вбитого.
223 Mathaei Parisiensis, I, p. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Miserabile carmen super destructione Hungariae, c. 32, MGH, SS, XXIX, p. 560; cf. Theiner, Monumenta Hungariae, I, p. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Ibidem, I, p. 183. <sup>227</sup> Mathaei Parisiensis IV, pp. 386 seq.

дження на митрополії. І сам єп. Кирило II, як каже галицько-волинський літопис, їдучи через Мадярщину, одержав поміч від Белі IV та допоміг йому погодитися з князем Данилом.

Папа Іннокент IV був готовий дати Русі-Україні поміч проти татар, на що вказує 16-те правило Ліонського Собору, але найперше він постановив зробити спробу християнізувати самих монголів-татар, тобто вдарити духовним мечем у джерело всіх нещасть. 228 Папа вислав леґата, ченця Івана Пляно де Карпіні, з листом до хана (13 березня 1245 р.), а через вісім днів написав до болгарського царя Коломана в справі участи в хрестовому похолі. 229

Легат де Карпіні ішов через Чехію, Польщу та задержався в українського князя Василька у Володимирі на Волині і з ним мав розмови на церковні й політичні теми. Василько скликав Синод єпископів, з яких найбільш впливовим був єп. Кирило з Холму. Одначе без князя Данила, що тоді був у Сараї, не винесено жадного кінцевого рішення. Виправляючи папського летата до татар, князь Василько дав йому багаті дари, головно шкір для воєводи в Києві, який взаміну дав їм коней і провідників до Канева, куди вони прибули 4 лютого 1246. Як татари питали легата про причину подорожі до Великого хана, то де Карпіні відповів їм, що його послав папа, володар християн, у справі миру. 5 квітня легат уже був в Сараю і там папський лист був перекладений на руську, татарську й сарацинську мови і легат був відісланий до Азії над річку Охрон, де саме збиралася рада для вибору нового Великого хана. Туди легат прибув 22 липня 1246 року і по місяцеві очікування був прийнятий новим Великим ханом, Ґуюком, що відписав папі листа, з яким леґат Іван Пляно де Карпіні вернувся до Києва 8 червня 1247 року.<sup>230</sup>

«Кияне, довідавшись про наше повернення, — писав Іван де Карпіні, — вийшли нам назустріч із великою радістю. Вони раділи нам, немов людям воскреслим із мертвих. Так само чинили люди в цілій Русі, Польщі і Чехії. Данило і його брат Василько приготували нам королівську гостину і задержали нас протягом восьми днів проти нашої волі. У той час вони обидва радилися з своїми єпископами і мужами над запропонованими нами справами ще перед подорожжю до татар. Усі вони, погодившись між собою, заявили нам, що хочуть мати папу за свого Отця і Пана, а Римську Церкву за Госпожу і Панію . . . І з тією метою вислали своїх послів і листа до нашого Пана Папи . . . »<sup>231</sup>

Очевидно з місії леґата де Карпіні до татар нічого не вийшло, тому папа окремою Енциклікою з 7 лютого 1247 р. проголосив проти них хрестовий похід.<sup>232</sup> Єпископ Кракова одержав завдання закликати людей до спро-

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Hefele, op. cit., V, pp. 1653 seq; cf. Theiner, op. cit., I, p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Ibidem, I, p. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Rockhill W. W., The journey of William of Rubruck... with two accounts of the earlier journey of John of Pian de Carpine, London, 1900, c. 32; cf. Beazley C. R., The Texts and Versions of John de Plano Carpini and William Rubruquis, London, 1903, c. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Ibidem, cap. 33.
<sup>232</sup> Theiner, Monumenta Poloniae, I, nr. 88; cf. Uminski J., Niebezpieczenstwo tatarskie w polowie XIII wieku i papierz Innocenty IV, Lwow, 1922.

тиву поганам та помагати князеві Болеславу Соромливому. Рівночасно папа за посередництвом тевтонського Ордену Хрестоносців нав'язав переговори з литовським князем Мендовгом, який охрестився і 1253 року був коронований спископом Генриком із Кульму, а його держава була взята під опіку св. Петра.<sup>233</sup> Під натиском татар він зірвав єдність з Римом.<sup>234</sup>

Руські князі й ієрархія вирішили приступити до єдности з Римом, а папа Іннокент IV узяв справу в свої руки, звернувши увагу на князя Данила, що, до речи кажучи, вже від 1231 р. був у зв'язках з Петровим Престолом.<sup>235</sup> Папа вислав до нього свого легата, архиепископа Альберта з Прусії, Лівонії й Естонії, передавши листа до Данила і руських християн (3 травня 1246), беручи їх під опіку св. Петра. Видно, що князь Данило і його ісраржія домагалися задержання слов'янського обряду в цілості, бо папа в другому листі до Данила (27 серпня 1247) визнає слов'янський обряд, звичаї й обичаї Русі і цим своїм рішенням ще раз відновив та підніс повагу і значення цього обряду у Вселенській Церкві, одночасно заборонивши тевтонському Орденові мати будь-які посілості на території Данила без його виразної згоди.<sup>236</sup>

Одначе в 1249 р. ці розмови перервалися і щойно за посередництвом короля Белі IV, Зємовіта I, а головно самої матері Данила, візантійської княжни, що від 1219 р. була черницею, дійшло до згоди: Данило підчинив свою Церкву папі і державу опіці св. Петра, а папа переслав йому своїм леґатом Опізом із Мецани королівську корону та коронував його від імени папи на короля Русі в містечку Дорогичині 1253 року. Папа закликав окремою Енциклікою західніх володарів до хрестового походу проти татар.<sup>237</sup> Скоре укладення єдности з Римом пояснюють західні дослідники тим, що Українська Церква в своїй основі була католицькою від самих початків аж до XIII ст.<sup>238</sup> Цікаво, що по повороті митрополита Кирила II з Нікеї від патріярха Мануїла ІІ, він пішов на північ, а по укладенні Унії з Римом реєстр митрополій патріярхату з 1256 р. не містить Київської митрополії. Щойно по упадку латинського цісарства в Константинополі (1261 р.), у новому реєстрі митрополій патріярхату з 1265 р. вже є Київська митрополія зі своїми суфраганіями, але «малоруські єпископстав», подаються там окре- $MO.^{239}$ 

<sup>233</sup> Theiner, I, nr. 102; cf. Schäder, H., Deutsch-litauische Bündnisspolitik im Mittelalter, Jomsburg, 1941, pp. 368-84; cf. Hellmann, M., Der deutsche Orden und die Königskrönung des Mindaugas, in Zeitschr. f. Ostf., 1954, pp. 387-396.

женіе Данила Галицкаго по русскимъ и иностраннымъ извъстіямъ, Кіевъ, 1873; cf. Hocij M., Die Krone des Mindaugas, in Zeitschr. f. Ostforsch., 3 (1954), pp. 397-415.

<sup>239</sup> Philaret, Geschichte, I, p. 199; cf. Amman, op. cit., pp. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Theiner, I., nr. 123, 126, 143; для вияснення важкого положення в тому часі скажемо, що не зважаючи на коронацію Мендовгового сина в 1255 р., сам Мендовг відпав від християнської віри, а папа Олександер IV проголосив проти Литви і ятвягів хрестовий похід. І дійсно, король Данило, разом із своїм зятем Земовітом відбули похід проти ятвягів узимку 1254-55 р. <sup>235</sup> ПСРЛ, II, стор. 191...; cf. Abraham, Powstanie, p. 117; Дашкевичъ, Н., Кня-

<sup>Welykyj, Documenta, I, nr. 12, 13, 16, 21, 22.
Bielowski, MPH, III, p. 132; cf. Theiner, Mon. Pol., I, nr. 107.
Idem, Vicissitudes de l'Eglise Catholique en Russe, Paris, 1845, p. 26; Idem, L'Eglise</sup> schismatique Russe, Paris, 1846, pp. 9 seq.

Грецький імператор Ватапес, жонатий із донькою Фрідріха II. Анною-Констанцією, хоч і не міг договоритися в церковних справах, з огляду на татарську загрозу зачав оглядатися на Захід. Інша донька Фрідріха ІІ, Марія, жінка Белі IV, стала посередницею між папою Іннокентом IV та Іваном III Ватацесом, що вислав своїх послів з проханням прислати до Нікеї генерала францісканців, Івана з Парми, для остаточного довершення церковної єдности. Іван із Парми та інші ченці виїхали до Нікеї і своєю достойною появою зробили на греків глибоке враження, так що імператор вислав до папи більшу делегацію своїх ієрархів для остаточного узгіднення кінцевих формальностей поєднання. На жаль, Фрідріх II задержав їх в Апуллії і щойно по його смерті папа прийняв їх у Перуджії, звідки вони виїхали до Нікеї по останні вказівки. В 1254 р. до Апуллії прибуло ще численніше посольство від Івана III, що привезло папі листа від патріярха Мануїла ІІ (1244—1255 р.), в якому були викладені всі умови приступлення греків до єдности з Римом.<sup>240</sup> Про них згодом писав до єпископа Орвієтто папа Олександер IV, бажаючи відновити переговори по смерті Іннокента IV.

Виходить, що греки в основі визнавали першенство папи в Церкві, бо годилися підпорядкуватися його канонічному послухові, посилати до Риму апеляції духовних, та приймати папські розпорядження, якщо вони будуть згідні з духом перших Сімох Вселенських Соборів. Натомість вимагали, щоб на Соборах зараз по папі займав місце патріярх Константинополя, по ньому підписував акти, та в усіх справах висловлював думку перед іншими Отцями, за вийнятком хіба тільки самого папи. Константинопіль мав бути повернений Іванові ІІІ, а латинська ієрархія мала звільнити всі єпархії на грецькій території. 241

Папа Іннокент IV визнав ці домагання греків за справедливі, але на жаль, смерть усіх трьох великих мужів: папи в 1254 р., Івана III того самого року, а патріярха Мануїла II в 1255 році, — не дозволила довести цієї справи до щасливого кінця.

Папа Іннокент IV — це один з великих папів цілої історії Церкви, як про те свідчать його церковна й політична діяльність. Крім того, він був законодавцем та писав твори на правничі теми, 242 як також опікувався розвитком правничих наук, а тому одержав почесну назву «Батька права». З його пам'яттю зв'язані університети в Парижі, Оксфорді, Неаполі, Валенсії, П'яченці й інші. Папі Іннокентові IV приписують також запровадження звичаю ношення червоних капелюхів кардиналами. 243

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Theiner, Monumenta Hungariae, I, nr. 203; cf. Catalog. General. Minist. O. F. M. cap. 6, in MGH, SS, XXXII, p. 662; cf. Sathas, Bibl. Graeca Medii Aevi, VII, p. 511.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Mann, XIV, pp. 228 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Romana Ecclesia; Apparatus seu Commentaria in quinque libros Decretalium.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Pippini, Chronicon, II:42, R. I., SS, IX, p. 666: "Impetravit ut deinceps inter cardinales et ceteros Praelatos discretio fieret, quod videlicet ad dignitatis evidentiam corum pileos scarleto, cardinales different".

Рінальдо Конті, син графа Пилипа з Сені, брата папи Григора IX, вчився в катедральній школі в Аняні і там почав свою службу Церкві. Коло 1227 р. був іменований камерарієм Апостольської Столиці та поставлений папою Григором у сан кардинала-диякона для церкви св. Євстахія<sup>244</sup>, а в 1234 р. став кардиналом-єпископом Остії-Веллетрі.<sup>245</sup> Він брав участь в угоді римлян із вітерб'янами та Фрідріха II з Льомбардією.

По смерті папи Іннокента IV в Неаполі він був обраний його наслідником 11 грудня 1254 р., прийнявши ім'я Олександра IV. Важкі політичні відносини на Заході й Сході були понад сили старшого вже віком папи, а крім того, продовжування суворої політики його дядька Григора IX, без уваги на злагіднення курсу Іннокентом IV, головно у відношенні до східніх християн, спричинилося до загострення тих справ та вчинило політику його понтифікату малоплідною, а подекуди й трагічною.

Манфред, син Фрідріха II, був регентом від імени малолітнього Конрадина, але за намагання коронувати себе на короля Сіцілії був папою відлучений. А проте він, пустивши чутку про смерть Конрадина, коронував себе в Палермі. У битві з ґвельфами під Монтаперті в 1260 р. Манфред завдяки помочі Сієни переміг, але папа відлучив його ще раз, разом із єпископами, що його коронували, та сієнцями, що йому помагали. <sup>246</sup> Це справи не змінило, а в самому Римі знову вибухла крамола баронів, що завдала папі чимало клопоту.

\*

Монголи зайняли велику частину Малої Азії, напр., халіфат Багдаду в 1258 р., але покищо не чіпали Нікейської імперії, що в часах Івана ІІІ Ватацеса переживала добу великого добробуту. По його смерті (3 листопада 1254) на удар епілепсії, Грецька Церква вважала його святим. Наслідником став його син Теодор ІІ Ляскаріс (1254—58), що успадкував епілептичні напади від свого батька і за нього церковні справи погіршилися. Він іменував покірного й послушного йому ченця Арсенія патріярхом та змінив політику батька у відношенні до Риму. Він умер у серпні 1258 р., а від імени його 7-літнього сина Івана ІV став рядити Юрій Музальон. Одначе восьмого дня він і його брат були вбиті в церкві перед головним престолом, а пристократія обрала воєначальника, Михайла Палеолога, реґентом, що при кінці 1258 р. був коронований на імператора.

Михайло VIII Палеолог увійшов у союз із князем Вільгельмом з Ахаї та Ґенуєю і виступив проти латинського імператора в Константинополі, Болдвіна II. По перемогах на Балканах він зайняв Константинопіль 25

<sup>244</sup> Potthast, I, p. 939.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Ibidem, II, p. 1286.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Pippini. III.5, R. 1., SS, IX, p. 687.

липня 1261 року, і таким чином латинське цісарство перестало існувати. Михайло VIII в'їхав у столицю з образом Пресвятої Богородиці й увійшов до св. Софії де був коронований патріярхом на імператора, разом із жінкою, Теодорою, а його малий син Андронік був проголошений «базідевсом», при чому законний імператор Іван IV Ляскаріс був осліплений. В час визвольної боротьби Михайла VIII Рим дотримував невтралітету.

Папа Олександер IV змінив церковну політику Іннокента IV до Сходу. На Кипрі латинські єпископи підпорядкували собі грецьких. Ще папа Гонорій III вирішив: як у якійсь єпархії були два єпископи, грецький і латинський, то грецький мусів звідти вийти. 247 Хоч папа ставився прихильно до східніх християн, одначе через таке рішення грецький обряд був засуджений на знищення, бо напр., з усіх 14 грецьких єпископів на Кипрі залишилося лише чотири, і вони були підпорядковані папському леґатові, Пелагієві, кардиналові-єпископові Альбано.<sup>248</sup> Іннокент IV змінив курс Гонорія III і казав усім грецьким єпископам вернутися на свої місця, як видно з його листа до легата кардинала Оттона з Тускулюму,<sup>249</sup> та наказав інтронізувати єпископа Германа Песімандра на митрополії в Накосії, увільнивши його з-під юрисдикції латинського митрополита.<sup>250</sup>

По смерті папи Іннокента IV латинський архиєпископ Накосії, Гуґо Фоджяно, виступив проти митрополита Германа і справа опинилася перед папою Олександром IV, який визначив границі чотирьох грецьких єпархій та підпорядкував їх юрисдикції латинських єпископів, давши останнім рідкісний привілей затверджувати своїх грецьких колег-електів і відбирати від них присягу перед висвятою та інтронізацією. Щодо перенесення і цензур грецьких єпископів вирішав Рим, але коли б вони порушили права латинських епископів, то останні могли вирішити справу й самі, без Риму. Грецька ієрархія мала брати участь у Синодах латинської та була ними візитована. Митрополит Герман мав задержати митрополію до своєї смерти, а потім вона мала бути скасована. $^{251}$  Не зважаючи на цей стан, аж до здобуття Кипру турками в 1571 р., коли латинська ієрархія мусіла покинути остров, східні християни там жили і розвивалися.

Галицький король Данило об'єднанням своєї Церкви з Римом наразив себе і свою державу на велику й безпосередню небезпеку від татар. Сподівана й обіцяна поміч від Заходу не приходила, а по смерті папи Іннокента IV там багато речей змінилося. Опинившись між аґресивними татарами і політично розсвареним та розбитим Заходом, Данило мусів покладатися на свої власні сили. Першим знаком невдоволення татар його прозахідною політи-

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Honorii 111 PP, Ep.: "Licet diligentia" (30 Dec. 1221) ,in Bull. Rom., III, p. 382.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Summa Alexandri IV PP, (3 Julii 1260), Raynaldi, Annales, ad an. 1260, nr. 37. <sup>249</sup> Innocentii IV PP, Ep. 25, in Raynaldi, ad an. 1250.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Idem, Ep. 6 Martii, 1254, in Bull. Rom., III, p. 580.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Constitutio Cypria seu Summa Alexandrina, 3 Julii 1260, in Raynaldi, ad an. 1260, nr. 37.

кою був їх напад на Галич і Крем'янець (1256 р.), саме тоді, як Данило був зайнятий справами Литви, а його син Лев виступив проти хана Кремси. Упорядкувавши литовські справи та допомігши своєму синові Шварнові, жонатому з донькою литовського князя Мендовга, закріпитися на т. зв. Чорній Русі, а через те мати впливи на Литві, король Данило постановив знищити силу татар, а тому знову звернувся на Захід за поміччю, а тим часом, вів успішну оборону проти хана Кремси. Одначе, по смерті Кремси здібний воєвода Бурундай наїхав на Литву в 1258 р. і, покликуючись на договір у Сараю з 1250 р., жадав від Данила помочі й туди були вислані Василько і Лев Данилович. На другий рік Бурундай рушив походом проти Польщі, і ставщи на границі Данилової держави, жадав прибуття Романовичів. До нього були вислані Василько, Лев та єпископ Холму Іван, а сам Данило, знаючи хитрість татар, ждав на дальший хід подій. Тепер «союзник» Бурундай зажадав знищення всіх укріплень Данилової держави і тоді були знищені Крем'янець, Луцьк, Львів, Стіжок і Данилів, тільки Холм не піддався татарам. Бурундай знищив тоді Люблин, Завихост, Судомир і Краків, та вернувся через українські землі, залишаючи по собі руїну і згарища. 252

Сам Данило був змушений утікати на Угорщину. В таких обставинах, без обіцяної помочі Заходу, він не був у силі продовжувати свою прозахідню політику. Про те довідуємося з листа папи Олександра IV (13 лютого 1257) до нього,<sup>253</sup> де папа пригадував йому про його зобов'язання щодо Католицької Церкви. Папа доручив єпископам Брунові з Оломуцу та Томі з Вроцлава, наложити на Данила церковну цензуру, $^{254}$  але невідомо, чи і як вона була виконана.

Похід Бурундая через українські землі залишив по собі страшніші наслідки, ніж перший похід Батия, і це зламало серце й енергію короля Данила. Останні роки свого життя він провів у своєму улюбленому Холмі, важко нездужаючи. Маємо вістку, що в 1264 р. він взяв участь у Соймі князів у Тарнові, але ще того самого року вмер і був похований у церкві Пресвятої Богородиці в Холмі, яку сам збудував і прикрасив. 255

Ліквідація латинського цісарства в Константинополі в 1261 р., укладення угоди імператора з Ґенуєю<sup>256</sup> та Кіпчакською ордою мали вплив і на церковні відносини в Україні, бо монголи вважали українських єпископів ніби посередниками між ними і Константинополем. Але коли Михайло VIII увійшов у конфлікт з Ордою, хан Берке вислав свого воєводу Ноґая з бол-

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Bielowski, MPH, II, p. 839; III, pp. 73, 133, 307; cf. Ulanowski B., Drugi napad Tatarów na Polske, in RAU, 18, 1885; nop. Пашуто В., Очерки по истории Галицко-Волинской Руси, М-Л, 1950.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Turgenev, op. cit., I, pp. 84-85; Welykyj, Documenta, I, nr. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Welykyi, Documenta, I, nr. 35. <sup>255</sup> Bielowski, MPH, II, p. 840; III, pp. 48, 171; пор. Грушевський, 1РУ, III, ст. 90, пор. Грицак П., Галицько-Волинська Держава, Нью Йорк, 1958 — цей автор використав нові досліди Пашуто і зробив спробу синтези поглядів на значення Гал. Вол. держави, хоч не використав західніх документів, ані знаменитої праці Роде. <sup>256</sup> Ostrogorsky, op. cit., pp. 407 seq.

гарським царем Константином Тихим проти Візантії (1265 р.). Та смерть хана в Тифлісі (Тбілісі) в 1266 р. врятувала Візантію разом з її союзниками, іранськими монголами, чий хан Обаґа оженився з донькою Михайла VIII, Марією. 257

Новий хан, Монгу Темір, унук Батия, вислав знову воєводу Ногая (1271 р.) проти Візантії, але й цим разом Михайло VIII видав за нього свою доньку, Євфросину-Ірину, і знову врятував свою державу.

Скажемо, що хан Темір влегшив долю Української Церкви, надавши епископам «ярлики» (охоронні грамоти) і звільнивши духовних від податків. Через таку нормалізацію відносин з Ордою візантійські впливи на Русь-Україну змаліли, так що напр. там був дуже малий відгомін поєднання Церкви на Соборі в Ліоні в 1274 році. Ця обставина започаткувала відчуження Руси-України від Заходу і її повільної ізоляції, як це передбачував папа Олександер IV у своєму листі до короля Данила. Папа Олександер умер 25 травня 1261 року у Вітербо.

#### 181. Урбан IV (1261-1264).

Яків-Пантелеймон Лянлоа, син Іякинта, вбогого шевця в Трой (Франція). Вчився в катедральній школі в Трой та в університеті в Парижі, де одержав докторати вільних наук і канонічного права. Був архидияконом у Трой, а папа Іннокент IV іменував його єпископом Вердуну, а звідти був переведений Олександром IV на латинський патріярхат до Єрусалиму. В востанніх роках перед смертю Олександра IV патріярх Лянлоа відвідав Італію для організації оборони проти монголів і виїхав із папою до Вітебро, а по його смерті був обраний його наслідником 29 серпня 1621 р. і прийняв ім'я Урбана IV.

Його першим важливим завданням було наладнання фінансових справ Церковної держави та закріплення її захитаного становища в Італії. На початку 1262 р. папа закликав короля Манфреда з Сіцілії з'явитися в Римі 1 серпня, а формальний наказ про це був прибитий до дверей церкви в Орвістто, і в ньому він був обвинувачений у знищенні міста Аріяно, у вбитті графа Петра з Катаюцаро, у дружбі з мохаммеданами та у накладанні надмірних податків на Сіцілії. 259 Манфред не з'явився в Римі і був відлучений від Церкви та здетронізований, а папа запропонував сіцілійську корону Карлові з Анжу (червень 1263 р.), а в серпні римляни обрали його довічним сенатором.

Папа Урбан IV завів свято св Євхаристії в день 11 серпня 1264 р., а на його доручення св. Тома з Аквіну уложив для цього свята службу.<sup>260</sup> В

Pachemires G., De Michaele et Andronico Paleologis, libri XIII, V:4, ed. Bekker, Bonn, 1835, I, pp. 334 seq; cf. Spuler B., Die Goldene Orde, Leipzig, 1943, pp. 49 seq.
 Alexandri IV PP, Reg. I, nr. 842 (5 Oct. 1255).

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Urbani IV PP, Ep. nr. 151, in R. I., SS, VIII (11 Novembris 1262).

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Annales S. Vitoni Virdunensis, loc. cit.; cf. Ptolomaei de Lucca, H. Éccl. XXII; 21-24, in R. I., SS, XI.

1262 р. до Орвієтто прибули посли імператора Михайла VIII, а папські легати були вислані до Константинополя з листом папи (18 липня 1263 р.). Імператор переслав свою відповідь папі грецьким єпископом Миколою і з ним разом поїхали до Константинополя ченці Жірард із Прато і Райнер із Сієни, але відповідь на пропозицію папи прийшла вже по його смерті, 2 жовтня 1264 р., 261 і на неї відповів уже його наслідник.

### 182. Климент IV (1265—1268).

Гвідо Фулькоді, син Петра — правника, що був на службі графства Тулюзи, уродився в Ст. Жіль (Франція). Студіював право в Паризькому університеті, а по скінченні оженився і мав дві доньки. Він дуже скоро став дорадником короля Людвика ІХ і на тому становищі працював аж до 1256 р. 262 По смерті своєї жінки вступив у духонвий стан і був архидияконом церкви в Пуї, а за рік був обраний єпископом і затверджений папою Олександром IV (19 жовтня 1257). По двох роках був переведений на архиєпископство в Нарбоні, і далі перебуваючи дорадником короля. Папа Урбан IV іменував його кардиналом-єпископом Сабіни в грудні 1261 р. і в цьому сані він був леґатом до Англії.

В час смерти папи Урбана IV кардинал Ґвідо був у Франції, а 18 кардиналів зібралися до Перуджії на вибір нового папи. 5 лютого 1265 р. кардинал Ґвідон, переїздом до Риму, задержався в П'яченці і там довідався про свій вибір на папу. Він прийняв ім'я Климента IV і був коронований 22 лютого.

Новий папа піддержав кандидатуру Карла з Анжу на королівство Сіціції, а Карло прибув до Риму, де був оголошений сенатором і зараз же вирушив походом проти Манфреда, якого переміг у битві під Беневенто (22 лютого 1266), в якій Манфред поліг головою. 263 Тепер на домагання папи Карло відмовився від сенаторства, а на його місце були обрані два інші сенатори. З цього не були вдоволені римські барони і вони піддержали претенсії Конрадина на Сіцілію. І як останній зачав збирати свою армію, то був папою відлучений. Восени 1267 р. він прибув до Італії, спомаганий фльотою Пізи, яка напала на Ісхійські острови та на Сіцілію. 264 Армія Карла виграла битву на полях Сан Палентіно біля Таліякоццо, а ранений 16-річний Конрадин попав у полон, був засуджений на смерть і зарубаний на ринку в Неаполі, разом зі своїми найближчими прихильниками (жовтень 1268). Так закінчилося володіння Гогенштавфів на Сіцілії, що принесли стільки клопоту Церкві і папам.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Almarici, Vita Urbani IV PP, in R. I., SS, II (2), p. 405.

 <sup>262</sup> Ptolomaei, Hist. Eccle., XXII:29, in R. I., SS, XI. Encyclopedia Britanica, V, p. 744.
 263 G. Del Giudice, II giudizio e la condonna di Corradino, Napoli, 1876, pp. 110-114
 (Ep. Caroli ad Papam).

<sup>264</sup> Ibidem, II, pp. 170 seq.

Одначе тепер Карло з Анжу показав себе для Візантії більше небезпечним, ніж були Гогенштавфи. Крім того, Карло уклав союз із королем Ахаї, Вільгельмом ІІ, якого донька Ізабела вийшла заміж за Карлового сина. Також бувший лотинський імператор Константинополя, Болдвін ІІ, уклав союз із Карлом у травні 1267 р. з наміром здобути Константинопіль, а Болдвінів син, Пилип, оженився з Карловою донькою, Беатріче. До цього противізантійського союзу приступили також Сербія і Болгарія.

В такій небезпечній ситуації Михайло VIII просив піддержки в папи, як також звертався до французького короля Людвика IX з просьбою вплинути на його брата, Карла з Анжу. Папа Климент IV ставився з симпатією до Михайла VIII і до його унійних заходів, як це видно з листа папи до Михайла VIII (4 березня 1267), що був також відповіддю на його листа до папи Урбана IV. Папа подав коротке зібрання істин віри, що їх навчала Католицька Церква, і які греки мали прийняти, приступаючи до єдности з нею. В листі ж до патріярха папа просив впливати на імператора і нарід у дусі згоди й любови. 265 Знаємо, що папа просив генерала домініканців прислати трьох учених ченців із наміром їх вислати до Константинополя, але невідомо, чи їх вислав, бо смерть захопила його у Вітербо 29 листопада 1268 року. Його тлінні останки були поховані згідно з його волею в церкві св. Богородиці в Ґрадо, яку він сам прикрасив. 266

## 183. Бл. Григор Х (1271—1276).

По смерті папи кардинали зібралися в палаті папів у Вітербо для вибору наслідника, але з огляду на проіталійську, профранцузьку й прогібеллінську орієнтацію, вибір протягся, а кардинал Бонізі відмовився прийняти вибір. Справа ще більше загострилася, як до Вітерба приїхав король Карло і бувший латинський імператор Болдвін ІІ із своїм сином Генриком, щоб вплинути на вибір французького кандидата. 267 Дійшло до того, що губернатор Карла, Ґвідон де Монтфорт, зарубав шаблею Генрика в церкві св. Силвестра, за що був відлучений кардиналами.

Майже по трьох роках незайнятости Петрового Престолу обрано архидиякона Теобальда Вісконті з церкви в Лієжі 1 вересня 1271 року. Він був членом шляхетської родини із П'яченци і там вступив на службу Церкві, а одночасно студіював право на тамошньому університеті. Згодом він перейшов на службу кардинала-єпископа Якова Пекорарі з Пренесте і разом з ним їздив до Франції й Німеччини в часах папи Григора ІХ. Після того він став архидияконом церкви в Лієжі (1238—41), та брав участь на Соборі в Ліоні в 1245 р. Кардинал-леґат Оттобоні взяв його з собою до Англії для організації хрестового походу (1265—68). В наслідок цього король Людвик

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Clementis IV PP, Reg. I, p. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Ptolomaei, XXIII:38.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Martini Poloni Continuator, MGH, SS, XXX, p. 251; cf. Annales, Januenses, ad an. 1271, in R. I., SS, VI, p. 443.

IX, разом із Карлом з Анжу і князем Едвардом з Англії рушили походом до Тунісу і зайняли Картагену (17 липня 1270 р.), але у війську вибухла пошесть і сам Людвик IX умер 25 серпня, а Карло завернув на Сіцілію з наміром робити останні приготування до зайняття Константинополя. Тільки князь Едвард продовжував боротьбу з мохаммеданами.

Та, одначе, архидиякон Теобальд у серпні 1270 р. одинцем поїхав до Святої Землі, щоб там піддержувати хрестоносців. І саме там застала його вістка, що він обраний на папу. Щойно 1 січня 1272 р. папа-елект прибув кораблем до Бріндізі <sup>268</sup> і в товаристві короля Карла виїхав через Беневенто, де ждали на нього кардинали, до Вітербо, відмовивши проханню римлян вступити найперше до Риму. У Вітебро він прийняв ім'я Григора X і там був висвячений на єпископа.

Надії короля Карла, що новий папа піддержить його наміри щодо зайняття Константинополя, не сповнилися. Першим заходом Григора X було розіслання численних листів із Вітербо про поміч Святій Землі, аж щойно потім папа виїхав до Риму і там був коронований 23 березня 1272 р. та інтронізований. З Риму папа скликав Собор до Ліону на 1 травня 1274 року і на ньому мали бути розглянені дві важливі справи: поміч Святій Землі і довершення єдности Церкви, зачатої його попередниками. Цим заходом папа перекреслив наміри короля двох Сіцілій, Карла з Анжу. З другої ж сторони, запевнив імператора Михайла VIII, що він може розраховувати на піддержку папи й Заходу, коли єдність Церкви буде довершена.

Влітку 1272 р. папа відвідував міста Церковної держави та під час тієї подорожі плянував обсаду вакантного трону імперії, але відкинув кандидатуру Пилипа III, французького короля, як також і Альфонса X з Еспаніі. В половині листопада 1273 р. папа вже був у Ліоні, куди зачали збиратися Отці з різних країв. Згадаємо, що на Собор їхали два найбільші богослови середньовіччя: св. Тома з Аквіну та св. Бонавентура. Перший з них умер подорозі, не доїхавши до Ліону. 269

<sup>268</sup> Gregorii X PP, Ep. ad Eduardum (31 Martii 1272), in Bull. Rom., I, p. 505.

<sup>288</sup> Св. Тома (Хома) з Аквіну (1225-1274) уродився в Неаполі і був вихований на Монте Кассіно на правилах св. Венедикта, але згодом став домініканцем. Він був учнем Альберта Великого в університеті в Парижі. Написав два важливі твори: «Сумма контра Джентілєс» — твір проти арабських філософів; та «Сумма Теолоджіка», де пояснює правди віри природнім розумом при застосуванні філософії Аристотеля. Св. Тома був підо впливом св. Івана Дамаскина. Вплив св. Томи на навчання Католицької Церкви дуже великий і він дорівнює, а подекуди й перевищує св. Авґустина, тому св. Тома одержав призвище «Ангельського Учителя».

Св. Бонавентура (1221-1274) був професором університету в Парижі, а в 1275 р. став генералом францісканців та заснував богословську школу свого Чину, погодивши два напрямки: «спіритуалістів» та «ляксистів». Саме він найбільше спричинився до вибору папи Григора X, який зробив його кардиналом та доручив виготовити плян праці Собору в Ліоні. Можна сказати, що заключення єдности в Ліоні було у великій мірі заслугою св. Бонавентури. Він помер під час Собору. Св. Бонавентура є слабший богослов від св. Томи з Аквіну, але своєю містикою його перевищує. Св. Бонавентура, як і св. Авґустин, основував своє навчання на ідеалістичній філософії Плятона. Св. Бонавентура одержав почесне прізвисько «Серафічного Учителя». Папа Сикст IV в 1482 р. канонізував його святим Церкви.

I цим разом у Ліоні зібралося понад 500 примасів, архиепископів і епископів, 60 архимандритів та ігуменів, і коло одної тисячі духовних нижчих чинів, а між ними багато богословів. По відбутті триденного посту всіми Отнями Собору, папа особисто відкрив наради першої сесії в катедрі св. Івана 7 травня 1274 року своєю славною проповіддю про визводення Святої Землі з рук мохаммедан, про довершення єдности зі Східньою Церквою та про конечність реформи моралі в християнському світі.

Друга сесія зачалася 18 травня догматичною проповіддю папи про походження Святого Духа,<sup>270</sup> а по ній папа відбув довшу нараду з королем Арагонії, Яковом І, що був найбільшим знавцем справ Святої Землі, та затвердив на німецькому королівстві Рудольфа з Габсбурга, що був обраний на те становище електорами 1 жовтня 1273 року.<sup>271</sup>

Третя сесія Собору відбулася 7 червня, де по проповіді кардиналаепископа Остії, Петра, були упорядковані справи вибору епископів, відлучень та інтердиктів.

24 червня до Ліону прибула візантійська делегація від імператора Михайла VIII Палеолога, якого папа просив про те, повідомляючи про своє вступлення на Петрів Престіл. Одночасно папа жадав від імператора прислати до Ліону делеґацію, що мала б усі повноваження зложити ісповідання віри, переслане папою Климентом IV до Константинополя.<sup>272</sup> В іншому листі до патріярха Йосипа І папа запрошував і його на Собор, разом із грецькими епископами. Листи папи завіз до Константинополя папський легат, разом з італійським греком, Іваном Парастроном, Імператор, наляканий агресивними заходами короля Карла на Балканах та його переговорами з Венецією задля зайняття Константинополя, скликав Синод грецької ієрархії та нижчих духовних. Одначе, патріярший архівіст, Іван Веккос, виступив проти єдности ґрецької Церкви з Римом, і за те був ув'язнений імператором. Та дивні Божі дороги! У в'язниці йому було дозволено читати твір Никифора Блемміда про походження Святого Духа з цитатами творів св. Отців Східньої Церкви. Прочитавши цю книгу, Іван Веккос просив дати йому оригінальні тексти св. Отців, бо хотів цю справу основно простудіювати. Він був звільнений з тюрми задля студій.

Тим часом грецькі єпископи вимогли від патріярха, Йосипа І, присяги, що він радше зречеться патріяршого престолу, ніж піде на угоду з латинянами. В такій ситуації імператор Михайло VIII сам рішився визнати формально першенство папи у Вселенській Церкві та повідомив про своє рішення папу Григора X.<sup>273</sup> У своїй відповіді папа висловив велику радість (21 листопада 1273 р.) і дав запевнення безпеки імператорській делегації на Собор до Ліону. На чолі тієї делегації був бувший патріярх Герман III, що заступав місце Йосипа I, з ним був митрополит Теофан із Нікеї, вчений Юрій Акрополіт, Великий Логотет (канцлер) імперії та інші члени ієрархії.

<sup>278</sup> Ibidem, nr. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Hefele, VI, p. 170; Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Catalogus, in MGH, SS, XXII, p. 371. <sup>272</sup> Gregorii X PP, Ep. 24 Octobris 1272, in Reg. I, nr. 194.

Папа прийняв грецьку делеґацію дуже врочисто в приявності кардиналів і Отців Собору. Під час св. Літургії, в свято св. Петра і Павла, Євангеліє й Апостол були співані по-латині й по-грецьки. По св. Літургії кардинали співали символ віри по-латині, а патріярх Герман із іншими греками співали по-грецьки. Св. Бонавентура виголосив проповідь про єдність Церкви. 274 Головну промову виголосив кардинал Петро з Остії, а по ній папа говорив про примат св. Петра в Церкві та визнання його греками.

6 липня (шоста сесія) в катедрі св. Івана відбулося формальне поєднання в приявності папи, по якого правій стороні засіли грецькі делеґати, та кардиналів і Отців Собору.

По цьому Великий Логотет заявив перед Отцями Собору, що він має повноваження імператора, визнати першенство папи в Церкві, зложити католицьке Ісповідання Віри від імени імператора, від себе і греків та присягнути на його вірне дотримання. Таке саме Ісповідання Віри було зложене від імени 29 грецьких митрополитів і 9 архиєпископів. При чому делегати заявили, що патріярх Йосип I не згодився приступити до єдности, але по повороті додому вони оберуть собі іншого патріярха. Наприкінці цієї сесії папа особисто зачав співати гимн «Тебе Бога хвалим».

Собор закінчився в липні і проголосив 31 правило.<sup>277</sup> Папа передав імператорові листа, в якому висловив велику радість із приводу доконаної єдности Церкви, чим була загоєна стара рана.<sup>278</sup>

По поверненні грецької делеґації до Константинополя впертий патріярх Йосип І був усунений з престолу (11 січня 1275), а на його місце обраний Іван Веккос, що, упевнившись у навчанні св. Отців про Святого Духа, був переконаний, що це саме навчання проголошує й Римська Церква, а тому щиро працював для єдности. 279

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Mansi, XXIV, p. 64; cf. Hefele, VI, p. 173; cf. Pachemires, op. cit., p. 21.

<sup>275</sup> Mansi, XXIV, pp. 68 seq; cf. Hefele, VI, p. 141: "Textus abjurationis imperatoris Michaelis VIII: Ego Gregorius Acropolita et Magnus Logothetas, nuntius Domini Imperatoris Graecorum Michaelis Ducae Angeli Comneni Palaeologi, habens ab eodem sufficiens ad infra scripta mandatum, omne schisma prorsus abjuro et subscriptam fidei unitatem, prout plene lecta est et fideliter exposita, in nomine dicti Domini mei, veram, sanctam, catholicam et orthodoxam fidem esse cognosco, eam accepto, et corde et ore profiteor, ipsamque, prout eam veraciter tenet, fideliter docet at praedicat sacrosancta Romana Ecclesia, ipsum inviolabiliter servaturum, nec ab eam ullo unquam tempore recessurum vel quoquo modo discrepaturum vel deviaturum promitto.

Primatum quoque ipsius sacrosanctae Romanae Ecclesiae, prout in praemissa serie continetur ,ad ipsius ecclesiae obedientiam, nomine ipsius et meo, spontaneus veniens, pro ipso et pro me fateor, recognosco, accepto et sponte suscipio; et ipsum omnia praemissa, tam circa fidei veritatem quam circa eiusdem ecclesiae Romanae primatum, et ipsorum recognitionem, acceptationem, susceptionem, observantiam ac praesentiam servaturum, praestito in animam ipsius et meam corporaliter juramento, promitto et confirmo. Sic ipsum Deus adjuvet et haec s. Dei Evangelia..."

Cf. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, 275-277.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Mansi, XXIV, p. 70. <sup>277</sup> Hefelc, VI, pp. 145-154.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Gregorii X PP, Reg. I, nr. 487 (Ep. 28 Julii 1274).

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Mann, XV, p. 423.

По доконанні церковного об'єднання імператор вислав до Риму свого архидиякона та урядовця Теодора для упорядкування відносин між Карлом і Венецією. Під впливом папи було укладено перемир'я з Карлом та союз із Венецією, у наслідок чого його положення на Балканах покращало. На жаль, папа Григор X не мав впливу на дальший розвиток подій, бо заки посли Михайла VIII вернулися до Константинополя, папа вмер.

Згадаємо, що об'єднання Церкви в Ліоні не знайшло належного відгомону на Русі-Україні, бо й тогочасні пам'ятки про нього не згадують. Що більше, митрополит Кирило в 1274 р. відбув Синод своїх єпископів у Володимирі і там проголосив «Кормчу Книгу», привезену десь у тому часі з Болгарії, зобов'язуючою.<sup>280</sup> В ній уже були поміщені протилатинські додатки. Ця свого роду ізоляція Української Церкви та її мале зацікавлення справами світового маштабу були наслідком татарського сусідства та натиску на українських князів зірвати зв'язки із Заходом.

Папа Григор X, зайнятий справами Собору, Святої Землі та упорядкуванням західніх відносин, призначив коронацію Рудольфа з Габсбурґу на 1 листопада 1275 р.,<sup>281</sup> не зробив безпосереднього заклику до галицького короля, Лева I, про віднову єдности з Римом.

Вертаючись із зустрічі з Рудольфом в Льозанні, папа Григор X занедужав в Ареццо і там захопила його смерть 10 січня 1276 р. 282 Були навіть чутки, що неприхильники політичної концепції папи подали йому отруту, 283 аде вони недостовірні. Життєписець, що напевно згадав би був про таке мучеництво папи, уважає причиною його смерти звичайну італійську гарячку. Папа був похований в Ареццо в церкві св. Григора. У XVIII ст. був проголошений блаженним.

#### 184. Іннокент V (1276)

Петро з Тарентез у Бурґундії (Франція) уродився в шляхетській родині коло 1225 р. і студіював у колегії домініканців св. Якова, де був ченцем і, разом зі св. Томою (Хомою), був там професором. І мабуть у той час і написав свої Коментарі до св. Письма, що цінилися дуже високо. У 1262 р. він був обраний Провінціялом домініканців у Франції, а згодом був генералом чину з перервою в 1267-69 р., коли викладав в університеті в Парижі. Папа Григор X іменував його архиспископом Ліону (1272 р.) і ще того самого року кардиналом-єпископом Остії, і, як згадано, на Соборі в Ліоні він відограв визначну ролю в поєднанні Церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Herman A., De fontibus iuris ecclesiastici Russorum, pp. 6-9, 23-25; cf. Amman, op. 7. Петтап А., De fontibus furis ecclesiaster Russorum, pp. 6-9, 23-25; с). Аттап, ор. сit., p. 59; пор. Голубинскій, ИРЦ, I (1), стор. 659 і слід.; пор. Поповъ, А., Ист.-литер. обзоръ древне-русс. полем. сочин. прот. Латын. XI-XV вв. М, 1875.

281 Theiner A., Codex diplomaticus, I, pp. 187-189; cf. Gregorii X PP, Reg., nr. 699-704.

282 Vita Gregorii X PP, in R. I., SS, III (1), p. 603.

283 Annales Austraie, in MGH, SS, IX, p. 706; cf. Continuator Gilberti, in MGH, SS,

XXIV, p. 140.

У квітні 1275 р. він виїхав із папою до Італії і був при ньому в хвилину його смерти. На конклаві вже за першого голосування він був обраний його наслідником та прийняв ім'я Іннокента V. Коронація й інтронізація відбулися 22 лютого 1276 року в базиліні св. Петра в Римі.

Крім листів до короля Рудольфа;<sup>284</sup> канонізації св. Марґарити;<sup>285</sup> одного диста до французького кородя в справі оборони Святої Землі; консекрації двох єпископів та інших менших справ, — про його діяльність не маємо вісток, бо понтифікат Іннокента V тривав лише 5 місяців. Він умер 22 червня 1276 р. і був похований у Лятерані.<sup>286</sup>

#### Адріян V (1276). 185.

Оттобоно Фієскі походив із родини графів Ляваня біля Генуї і був небожем папи Іннокента IV, при якому виконував службу капеляна, а потім був архидияконом і канцлером церкви в Реймсі, а згодом каноніком у Нотр Дам і архидияконом у Пармі. 1251 року він був іменований кардиналом та був летатом Іннокента IV та Климента IV в різних місіях, головно до Англії.

На конклаві в Лятерані був обраний на папу 11 липня 1276,<sup>287</sup> але ще перед прийняттям пресвітерату й перед єпископською висвятою виїхав до Вітербо на короткий відпочинок по суворому конкляві, під час якого король Карло, щоб приспішити вибір папи, впродовж восьми днів давав кардиналам тільки хліб і воду. Тому Адріян V зараз же по своєму виборі скасував декрет Григора X про вибір папів, якого надужив король Карло.

Слабкий здоров'ям і виснажений спекою та суворим постом у конклаві, Адріян V уже не міг приймати висвяти, бо занедужав і вмер 18 серпня 1276 року у Вітербо.<sup>288</sup>

#### Іван XXI (1276—1277). 186.

Петро Юліяні, званий Еспанцем, був сином лікаря Юліяна з Портуґалії<sup>289</sup> і студіював у паризькій Сорбоні діялектику і медицину, а в 1247 р. був порфесором у Сієні. З того часу походить його праця «Книга про око», а інша його книжка «Скарб убогого» була перекладена на різні мови.

В 1263 р. він став капеляном папи Урбана IV та одержав номінацію на епископство в Мондонедо, але його не прийняв. Згодом був ігуменом у Мафрі, деканом у Лісбоні та ігуменом у Ґрімарес. В 1272 р. одержав єпископ-

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Innocentii V PP, Ep. MGH, LL, IV, pp. 97-98 (9 et 17 Martii 1276).

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Acta SS, Januarii, II, p. 900. <sup>288</sup> Rudeberti, Annales, MGH, SS, IX, p. 801. <sup>287</sup> Ptolomaei de Lucca, H. E., XXIII:20.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Encyclopedia Britanica, I, 180.

<sup>289</sup> Ptolomaei de Lucca, XXIII:21.

ство у Бразі, але на другий рік (3 червня 1273) був іменований кардиналом та поставлений у сан єпископа в Ліоні на початку 1274 року.

По смерті Адріяна V конклав у Вітербо обрав кардинала Петра Юліяні його наслідником 15 вересня; він прийняв ім'я Івана XXI і був коронований 20 вересня того року.<sup>290</sup> Першим актом нового папи будо затвердження скасування декрету Григора Х про вибір папів, а другим — віднова васальства Карла з Анжу. Завдяки папі Іванові ХХІ дійшло до замирення між Пилипом III та Альфонсом X, і обидва обіцяли папі свою участь в обороні Святої Землі. Папа був також готовий визнати Рудольфа з Габсбургу цісарем та коронувати його.

Ще папа Іннокент V написав листа до імператора Михайла VIII і його сина Андроніка II (1282—1328), просячи офіційного визнання Ліонського Собору, і тепер Іван XXI вислав до них в тій самій справі леґатів: єпископа Якова з Ферентіно та Жофрея з Торіно, разом із двома домініканцями. У відповідь папі Михайло VIII і патріярх Іван Веккос зложили бажану присягу<sup>291</sup> та переслали її до Риму своїми послами: митрополитом Гіпертимом із Сизики та екзархом Теодором із Геллеспонту.

Одначе вони не застали вже папи між живими. Під час робіт при відбудові палати папів у Вітербо на нього завалилася свіжо збудована стеля, як він самотньо працював уночі в своїй кімнаті. Папа мав ще час прийняти св. Тайни і зараз же вмер. Це сталося 20 травня 1277 року.<sup>292</sup> Його тлінні останки були поховані в церкві св. Лаврентія. Цікаво, що великий поет Данте Аліг'єрі помістив цього папу в своєму «раю».

#### 187. Микола III (1277—1280).

Іван-Каєтано Орсіні, нащадок впливової родини в Римі, з якої походив папа Келестин III, був сином Матія-Росса, сенатора в часах Григора IX, та Перни Кастані. Він уродився в Римі коло 1217 р.<sup>293</sup> і в дуже молодому віці вступив на службу Церкві та вже 28 травня 1244 р. був іменований кардиналом-дияконом для церкви св. Миколи «Ін карчере». За папів Іннокента IV та Олександра IV бачимо його ім'я на папських буллах.<sup>294</sup> Він також управляв церквами св. Крісґана та св. Лаврентія «Ін Дамазо». В 1244 р. був у Ліоні та брав участь у Соборі, а в 1258 р. довів до ратифікації миру між Англією і Францією. Урбан IV іменував його опікуном чину францісканців. У 1256 р. він інвестував Карла з Анжу на королівстві «обох Сіцілій», а в червні 1270 р. був іменований першим «Генеральним Інквізитором», тобто найвищим авторитетом у справах видавання ухвал щодо єре-

Duchesne, Liber Pontificalis, II, p. 457.
 Nicolai III PP, Reg. I, p. 75.
 Annales Mantuani, MGH, SS, XIX, p. 28; cf. Potthast, II, 1768; cf. Continuator Martini Poloni, MGH, SS, XXX, p. 711.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Chronicon Parmense, in R. I., SS, IX (1), p. 33; cf. Theiner, Codex, I, p. 215.

сей.<sup>295</sup> В часах Адріяна V вів переговори з Рудольфом із Габсбурґу та з Карлом із Анжу. 296 Нарешті, виконував службу архипресвітера в Римі.

По трагічній смерті Івана XXI конклав кардиналів у Вітербо обрав 25 листопада 1277 р. кардинала Івана-Каєтано Орсіні його наслідником і він, прийнявши ім'я Миколи III, був висвячений та коронований у базиліці св. Петра в Римі (26 грудня). 297 Цей папа любив базиліку св. Петра і резиденцію біля неї, тому ґрунтовно відновив їх. Він також заклав славні Ватиканські сади, скуповуючи за для того сусідні винниці від приватних власників.<sup>298</sup> Папа сполучив також резиденцію папів із твердинею св. Ангела критим і укріпленим хідником, що зберігся досі. Папа зреформував також Пенітенціярію, яку виділив в окреме бюро, що мало вести справи всіх явних і неявних покут.299

Римляни обрали папу своїм досмертним сенатором<sup>300</sup> і таким чином духовна і світська влада були знову зосереджені в руках папи. Папа відновив переговори з Рудольфом, виславши йому копії даровизни королів Людвика, Оттона й Генрика, та на цій основі Рудольф зробив свою «даровизну».<sup>301</sup> В той спосіб відносини між папою і цісарем уклалися задовільно, а папські ректори перебрали під свою управу всі провінції Церковної держави.

Виповняючи постанову Ліонського Собору, папа розіслав проповідників для організації визволення Святої Землі та збирання пожертов на цю піль.<sup>302</sup>

Посли імператора Михайла VIII та його сина Андроніка II, вислані з листами до Івана XXI, були прийняті Миколою III. Обидва вони склали особисту присягу та прийняли в цілості навчання Католицької Церкви. 303 Посли принесли папі листа від патріярха Івана Воккоса, в якому він сам і єпископи його «Святішого Синоду» визнали папу своїм «Священним Головою» та заявляли йому про свій послух і радість з приводу щасливого доконання єдности Церкви. 304 Тепер папа вислав до Константинополя своїх легатів; єпископа Вартоломея з Ґросетто, разом із трьома францісканцями (7 жовтня 1287). В листі папа хвалив ревність імператорів та їхнє католицьке православ'я, і просив прислати окремих послів для підписання миру з Карлом з Анжу.

<sup>295</sup> Pagi, Vitae Pontif. Roman., in Mann, XVI, p. 65.

<sup>296</sup> Theiner, op. cit., I, p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Guidonis B., Vitae, in R. I., SS, III, p. 606. <sup>298</sup> Liber Censuum, II, nr. 27-28, ed. Faber; cf. Gregorovius, op. cit., V, p. 632. <sup>299</sup> Ptolomaei H. E., XXIII:28.

<sup>300</sup> Guido de Carvaria, Historia Pisana, in R. I., SS, XXIV, p. 687.

<sup>301</sup> Theiner, op. cit., I, p. 223.

<sup>302</sup> Idem. Monumenta Hungariae, I, p. 541.

<sup>303</sup> Nicolai III PP, Reg. nr. 228.

<sup>304</sup> Ibidem, nr. 230: "Quomodo quoque nos robur praestamus et finem apponimus glorioso principio huiusmodi operis unionis poterit scire vestra a Deo magnificia sanctitatis et a volumine synodicali quod sibi ostendetur, quod humilitas nostra cum toto sacro ipsius conventu firmavit et roboravit subscriptionibus manualibus, quae apud nos vigorem obtinuit.

Бажанням папи було, щоб Грецька Церква прийняла до символу віри додаток «і Сина» і, щоб грецьке духовенство підписало «лібеллюса», та щоб усі оригінальні копії були прислані до Риму. І як усе це буде зроблене, папа вишле кардинала з усіми повноваженнями і той проведе формально об'єднання всієї ієрархії та духовенства Грецької Церкви з Апостольською Столицею в Римі. Одначе виявилося, що загал грецького духовенства ще не був готовий до такого кроку. На вістку про таке домагання папи почалися виступи проти імператора і патріярха, а в самому Константинополі вибух грізний бунт. Рідна сестра імператора, Євлогія-Ірина, виступила відверто проти єдности Грецької Церкви з Римом, як і її донька Марія, жінка болгарського царя, а Тирнава стала осередком протиримської акції. 305

Грецькі ченці під охороною деспота Епіру, Никифора I, з'їхалися в грудні 1278 р. і на своєму з'їзді анатемували папу, свого патріярха та імператора, і повели сильну агітацію проти церковного об'єднання з Римом, так що скоро зачалося переслідування прихильників унії. Як бачимо, в Греції вже не стало ченців величини св. Теодора Студита, а засівана віками нехіть, та пам'ять про вчинки латинських хрестоносців у Константинополі, стали причиною, що ченці-богомільці взялися судити папу і патріярха. З однієї сторони, Грецька Церква стала національною інституцією грецького народу, а з другої сторони, занадто тверді вимоги папи Миколи III знову розбили едність, що, здавалося, була б тривала вічно.

Папські леґати вернулися до Риму з послами імператора і патріярха, разом із їх листами (початок 1279), в яких вони виправдували себе, що в даній ситуації виконання жадання папи неможливе. Незадовго потім патріярх Іван Веккос, великий прихильник церковної єдности, був змушений зректися свого престолу та жити в манастирі Панахрантос (березень 1279), про що також повідомив папу. Ва Намагаючися допомогти патріярхові, папа вислав нових леґатів до Константинополя, але заки вони туди прибули, імператор Михайло VIII скликав Синод своїх єпископів і дав їм обіцянку, що в разі їх підкорення Римові ніхто не буде їх змушувати до прийняття додатку «і Сина», а патріярх Іван Веккос був відновлений на престолі (6 серпня 1279 р.). І тепер він дуже завзято поборював писання противників єдности з Римом, доводячи, що віра Риму згідна з наукою св. Отців Східньої Церкви. На жаль, його жертовна праця для єдности Церкви не знайшла зрозуміння у Греції.

Папа Микола III умер на удар серця 22 серпня 1280 р. в час перебування в Сиріяно. Його тіло було перевезене до Риму і поховане в каплиці св. Миколи в базиліці св. Петра, яку він сам прикрасив. Зого через п'ять років по його смерті його тлінні останки були зложені в приготованому саркофазі.

308 Chapman, C., Michael Paleologue Restaurateur de l'Empire byzantin, Paris, 1926, pp. 174 seq.

<sup>305</sup> Nicolai III PP, Reg. nr. 367, 269; cf. Papadopulos, A., Versuch einer Genealogie der Paleologen — 1259-1453, Diss. München, 1938, nr. 29; cf. Geanakoplos D., Michael VIII Paleologus and the Union of Lyons, in Harv. Theol. Rev., 46 (2), 1953, pp. 79 seq.

<sup>307</sup> Annales S. Radberti, in MGH, SS, IX, p. 806; cf. Chronicon Bavarense, MGH, SS, XXIV, p. 225.

Симеон де Бріє, син Івана з Провансалії (Франція), всі свої науки побирав в університеті в Парижі. Спершу він був пресвітером у Руені, та каноніком і скарбником у Турсі. Король Людвик ІХ іменував його канцлером держави (1260 р.), а в грудні 1262 р. Урбан IV поставив його кардиналом-пресвітером для церкви св. Кекилії. За нього і за Келестина IV був леґатом до Франції та довів до щасливого закінчення справ Карла з Анжу. З доручення Григора X відбув Синод у Бурже, 308 а в час Івана XXI не допустив до війни між Альфонсом X та Пилипом III.

Зараз по смерті Миколи III в Римі настало заворушення проти родини Орсіні, з якої він походив, та усунено з посад її членів. Конклав кардиналів мусів зібратися у Вітербо, але протривав шість місяців через сторонництва Гібеллінів, родини Орсіні та партії Карла з Анжу, — так що вітерб'яни виконали напад на кардиналів (2 лютого 1281 р.), під час якого були ув'язнені кардинал Матій-Россо Орсіні і його дядько Джьордан Орсіні. Тепер на папу був обраний (22 лютого) кардинал Симеон де Бріє, що прийняв ім'я Мартина IV. 309 Цей вибір був перемогою Карла з Анжу.

У Римі був ще неспокій, а папа відмовився від коронації у Вітебро, тому вчинив це в Орвієтто (23 березня 1281 р.). Римляни обрали папу досмертним сенатором і це дало йому добру нагоду обсадити важливіші уряди своїми французькими земляками не лише в Римі, але й у цілій Церковній державі, а Карло з Анжу став її дійсним володарем. Проти таких порядків збунтувалися римляни й італійці, так що в різних містах вибухли заворушення, як напр., у Ріміні, Фоліньо, Пізі, Ґенуї і в самому Орвієтто. 310

Карло з Анжу і титулярний латинський імператор Константинополя, Пилип, син Болдвіна II, та Венеційська республіка уклали в Орвієтто союз (3 липня 1281 р.) «для віднови римської імперії, захопленої Палеологом». На Балканах почалися неспокої, бо болгарський цар Юрій I (1280—92), сербський корль Мілютин (1282—1321) та Іван із Тессалії, — виступили проти Візантії, яка опинилася в дуже критичному положенні.

І саме в хвилині, як Карло робив останні приготування до зайняття Константинополя, грецька дипломатія знайшла вихід: висланники імператора Михайла VIII викликали на Сіцілії революцію. Мешканці Сіцілії, утискувані французькою адміністрацією та виснажені безнастанними війнами, вчинили повстання, що увійшло до історії під назвою «Сіцілійської Вечірні». Все зачалося в Палермі у Світлий Вівторок 1282 р. Тоді багато французів утратили своє життя. Безпосередньою причиною повстання було те, що французький вояк образив сіцілійську жінку, і це стало приводом до заворушень. 311 Ще тієї самої ночі палерм'яни обрали своїм вождем

<sup>308</sup> Mansi, XXIV, pp. 165-180.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Хоч передтим був лишень один папа Мартин, але пам'ятники називають папів Маріна I і II Мартинами, тому він обрав собі ім'я Мартина IV.

<sup>310</sup> Duchesne, II, pp. 459-464; cf. Baronii, Annales, ad an. 1284.
311 Cartellieri O., Peter von Aragon und die Sizilianische Vesper, in Heid. Abhandl.
Mittl. und neuen Gesch., (7), 1904, p. 138.

Роджера де Marictpo Анджельо та проголосили свою республіку, а за тихою згодою духовенства до них приєдналися також Месиняни.

Папа Мартин IV, бувши французом, осудив повстанців і тому вони звернулися до Петра з Араґону, жонатого з донькою Манфреда Гогенштавфа, Констанцію. Через неї він мав претенсії до сіцілійської корони. Саме тоді він готувався до хрестового походу до північної Африки і туди повстанці вислали своїх посланців, Гуґа Талага й Миколу Копполю, із формальною пропозицією прийняти сіцілійську корону (27 квітня 1282). У наслідок того Петро висадив свої війська в Трапані (4 вересня 1282) і в'їхав до Палермо.

Папа вислав на Сіцілію кардинала-легата Ґергарда Блянка із Сабіни з інструкціями діяти на користь Карла, 312 а одночасно відлучив Петра з Арґону, 313 а як і це не допомогло, то здетронізував його та звільнив підданих від присяги вірности, а на всі його посілості кинув інтердикта (заборону одвідувати церкви). 314 Французький король Пилип III одержав завдання прогнати Петра із Сіцілії, проти якого був проголошений похід. Одначе Петрова фльота побила Карла під Неаполем (5 червня), а його син Карло з Салерна дістався в полон. Зламаний невдачею, Карло з Анжу вмер 7 січня 1285 року у віці 65 років, а його смерть і упадок Анжуенської династії на Сіцілії перешкодили папі здійснити його пляни перенести імператорську корону на королів із французької династії.

\*

В час папи Мартина IV, в Лямбеті (Англія) відбувся 7 жовтня 1281 р. Синод під головуванням архиспископа Івана Пекгама з Кентербері, що схвалив цілий ряд дисциплінарних правил,<sup>315</sup> як напр.: священики мали щотижня сповідатися; вірні пили з чаші, але не освячене вино, щоб легше проковтнути освячену частинку; парохам заборонялося причащати непарохіян, крім хіба подорожніх; священики повинні уникати відправ більше як однієї Літургії в один день для мануальних інтенцій задля церковних прибутків, хіба що на потреби парафії; стипендії їм вільно було брати не довше як на один рік; вони не могли перехрещувати тих, що були вже охрещені в наглій потребі; св. Тайну Миропомазання наказувалося уділяти й не допускати до св. Причастя тих, що її не прийняли; відлучені не могли одержати розгрішення; без дозволу єпископа не можна сповідати його підданих; кожний декан мусів мати окремого сповідника для кондеканальних отців; кожний парох що три місяці мав вияснити вірним такі істини: 14 істин віри, 10 заповідей Божих, дві заповіди любови, діла милосердя, сім гріхів головних і сім св. Тайн; всі духовні під загрозою цензур мали носити

<sup>312</sup> Martini IV PP, Reg. 270: "Facias auctoritate nostra, quecumque ad honorem Dei et proximi statum illarum partium ac reformationem prosperi status regis et regni predictorum videris pertinere".

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Ibidem, p. 276. <sup>314</sup> Ibidem, p. 310.

<sup>315</sup> Mansi, XXIV, pp. 403 seq.

тонзуру і духовну одежу; синам пресвітерів і ректорів не вільно займати місць їхніх батьків (тут згадаємо, що Синод у Трієрі в 1227 р. заборонив дітям священиків женитися з тими, кого їхні батьки охрестили); для інвестиції духовних на призначені їм уряди треба листа єпископа і т. д. Згадаємо, що офіційними сповідниками в Англії були францісканці і домініканці.

Зараз по виборі папи Мартина IV імператор Михайло VIII вислав до Риму своїх послів: митрополитів Лева з Гераклеї та Теодора з Нікеї з поздоровленнями папі, але їх прийнято в Римі дуже холодно. Крім того, папа через три тижні по своїй коронації відлучив Михайла VIII (10 квітня 1281) і всіх грецьких неприхильників церковної єдности. Це своє рішення папа проголосив буллю від 18 листопада того ж року.<sup>316</sup> Він, мабуть, хотів їх змусити до більше серйозного трактування прав Церкви, а не тільки глядіти на неї зі сторони якнайбільших політичних вигід.

Та одначе це рішення папи Мартина IV викликало в Константинополі зовсім протилежний наслідок, так що Михайло VIII видав наказ викреслити ім'я папи з диптихів св. Софії, але анулювати доконану єдність уже не вспів, бо вмер 11 грудня 1282 р.<sup>317</sup> Його син Андронік II, щоб здобути симпатії ворогів єдности з Римом, заборонив поховати свого батька по-християнськи, тому що він довів до унії. 318 Він також ув'язнив патріярха Івана Веккоса, якому довелося просидіти в тюрмі аж до смерти в 1298 році. На місце Веккоса знову пришов Йосип I, ворог єдности з Римом. І він тимчасово заборонив виконувати свої обов'язки всім Владикам і священикам, прихильним до Риму, і в такому самому дусі впливав на патріярха Олександрії Анастасія. 319 Тогочасний письменник, Пахемірес, оповідає, що в часі тієї нагінки в Константинополі в соборі св. Софії 23 лютого 1284 р. зіпсувалися освячені Дари; з очей ікони Пресвятої Богородиці протягом кількох днів текли рясні сльози, а з ікони св. Юрія спливала кров. 320

Папа Мартин IV умер 28 березня 1285 р., а «Книга Архиереїв» подає вістку, що біля його тлінних останків відбувалися уздоровлення хворих. 321 Папа був похований у Перуджії.

## Гонорій IV (1285—1287).

Яків, син римського сенатора Луки Савеллі та Іванни Альдобрандеска, з дому графів Санта Фйора. Всі свої студії покінчив в університеті в Парижі. Урбан IV зробив його кардиналом-дияконом для церкви Богородиці

<sup>316</sup> Martini IV, PP, Reg. p. 278; cf. Bull. Roman., IV, (ed. Torino), p. 52.

<sup>317</sup> Ostrogorsky, p. 516.

<sup>318</sup> Gregorovius, op. cit., V, p. 7.

<sup>319</sup> Ibidem, VI, p. 1. 320 Pachemires G., Historia I:28 et 30.

<sup>321</sup> Duchesne, II, p. 464.

«Космединської» в 1261 р. Був префектом Тосканії та інвестував Карла з Анжу на королівство Сіцілії. Брав участь у Соборі в Ліоні та був свідком складення обітниць Рудольфом у Льозанні, тому за Миколи III знову вів з ним переговори в справі коронації. В наслідок поважної хворости мав частинно спаралізовані руки й ноги, так що св. Літургію служив сидячи.<sup>322</sup>

По смерті Мартина IV був обраний його наслідником на третій день і прибрав собі ім'я Гонорія IV, та був висвячений і коронований 20 травня 1285 р. По добровільному виході з Риму провідника Ґібеллінів, Ґвідона, у місті настав спокій, а з Болонії й Чезени був знятий інтердикт. Папа зняв також інтердикт із Венеції, який вона стягнула на себе за відмову помогти усунути Петра з Арагону.

Гонорій IV нав'язав переговори з Рудольфом, який вислав до Риму свого нотаря, Генрика фон Гайкенберґа, Папський леґат, єпископ Іван із Тускулюма, вертаючися з Руси, Польщі і Чехії, зайшов до Рудольфа у Шпаєрі і там було постановлено скликати Сойм електорів до Вюрцбурґу і на ньому мала бути вирішена справа спадкової монархії Рудольфа з Габсбурґу. Леґат закликав також ієрархів явитися на Сойм, але вони запротестували перед папою, думаючи, що на ньому буде на них накладена нова десятина. Сойм зачався (16 березня 1287) промовою леґата, а справа фінансової допомоги Рудольфові була обмірковувана аж по десяти днях, при чому єпископ Конрад із Тул виступив проти леґата особисто, а той покинув наради і відлучив винного, зажадавши відбуття прощі до Риму задля оправдання. Через цю опозицію справа Рудольфа не була вирішена за Гонорія IV.

Багато клопоту було також із Яковом з Араґону, що засів на Сіцілії, отож він та єпископи, що брали участь у його коронації в лютому 1286 р., були відлучені. У відплату Яків вислав свою фльоту, що поницила околиці під Римом. Позицію Якова скріпила ще й та обставина, що Карло з Салерна зрікся претенсій до Сіцілії і папа мусів Якова терпіти.

Велику частину діяльности папи зайняла справа нового походу, а проповідники були вислані до багатьох країв, включно із Скандинавією. Англійський король Едвард I погоджувався стати на чолі походу, одначе до того не дійшло, а всі зібрані гроші були віддані на поміч Святій Землі. Час запалу і єдности на Заході поволі минав і люди стали глухі до закликів папи.

Папа Гонорій IV опікувався манастирями та університетами і зніс заборону Гонорія III духовним студіювати право. За старанням папи при університеті в Парижі була заснована катедра для вивчення східніх мов, звідки незадовго мали виходити славні місіонери. <sup>323</sup>

Ми згадували, що легат Іван з Тускулюму був в Польщі й на Русі, але докладно невідомо, що саме було причиною його подорожі. Можна здогадуватися, що це були польсько-українські взаємини, що погіршилися по

 <sup>322</sup> Muratori, R. I., SS, IX, p. 727.
 323 Honorii IV PP, Reg. p. 274.

смерті Болеслава Соромливого (1279), коли Галицький король Лев І Данилович зробив наїзд на Краків, разом із татарами, але потерпів поразку в 1280 р.

Не виключене, що церковні справи завели леґата на Русь-Україну, бо митрополит Максим (1283-1305) мав зв'язки з патріярхом Іваном Векко- $\cos^{324}$  і в його листах не видно такої нехіті до західніх християн, як це було в Греції. 325 Дослідники зауважують, що вже тоді на Русі була некіть до гелленізму (грецькости), а причиною того була втрата значення Греції, мале знання грецької мови в Русі та впливи татар на Київську митрополію.

Ніконівський Літопис згадує, що митрополит Максим у 1282 р. ходив по «ярлик» до Сараю для своєї митрополії, а патріярх Іван Веккос був усунений аж по смерті Михайла VIII (грудень 1282), отже він був ним затверджений і міг бути прихильником церковної едности з Римом. Знаємо, що він скликав у 1284 р. до Києва Синод своїх єпископів, але невідомо докладно, що було темою нарад. Обставина, що митрополит посилав три рази епископа Теогноста із Сараю до Константинополя насуває припущення, що греки знову намагалися закріпити на Русі неприхильні до Риму настрої. Може й з тим були зв'язані відвідини леґата Івана на Русі-Україні. З факту, що в 1299 р. татари вдруге поруйнували Київ, де, крім осідку митрополії, не було якогось визначнішого князя, можна висновувати, що на Русі були прозахідні настрої, бо й можливість коронації Галицького короля Юрія I в час папи Боніфата VIII та його прозахідня політика підтверджують таке припущення. По цьому зруйнуванні Києва митрополити переносять свій осідок на північ, спершу до Перяславля, а згодом до Володимира над Клязьмою і цим Київ перестав бути церковним осередком Русі, дарма, що митрополити задержали ще титул «Київських митрополитів», 326

Одначе, Боже Провидіння допустило цей удар на добро українському народові, бо від цього факту можна датувати історичний процес його повільного звороту до Заходу.

Папа Гонорій IV умер 4 квітня 1287 р. саме у Великий Четвер, дуже імовірно, на удар паралічу, і був похований у базиліці св. Петра біля гробу Миколи III.

#### 190. Микола IV (1288—1292)

Єронім Массі уродився в убогій родині в Ліняно біля Асколі в дні 30 вересня 1127 року. Дуже молодим вступив до отців францішканців, Сту-

<sup>324</sup> Pelesz, I, 327.

<sup>325</sup> Пам'ятники древне-русского канонического права (Русс. Ист. Библ.), VI, Ст. Петербургъ, 1908, стор. 7-11, 13-15, 17. <sup>326</sup> Ammann, p. 75, 78, 82, 83, 88.

діював в Асижі й Перуджії, де одержав докторат богослов'я, та поїхав учити й проповідати до Риму, а згодом в 1272 р. став протоігуменом францісканців у Далмації. Папа Григор X посилав його до Константинополя в 1272 р., а в Ліоні Єронім Массі був обраний генеральним Міністром францісканців на п'ять років (1274—79). Папа Микола III зробив його 1278 р. кардиналом-пресвітером для церкви св. Пракседи<sup>328</sup> і надав йому титул латинського патріярха в Константинополі, а Мартин IV іменував кардиналом-єпископом Палестріна.

По смерті Гонорія IV конкляв кардиналів тягнувся так довго, що залишилося серед живих лишень дев'ять кардиналів і вони обрали кардинала Массі (22 лютого 1288 р.) папою, що прийняв ім'я Миколи IV та був коронований і інтронізований у березні.

Папа, бувши ще кардиналом, спричинився у великій мірі до успіху заключення церковного об'єднання зі Сходом, бо особисто працював над останньою стадією його довершення. По зірванні єдности Андроніком ІІ, папа звернув тепер свою увагу на Церкви Ближчого і Дальшого Сходу, що вже самі зачали шукати контакту з Римом. Напр., на саму пасху 1288 р. від несторіян прибув до Риму посол Савма, а папа передав ним листи до католікоса Мара Яабалата, подарувавши йому мітру, дорогі ризи і перстень, на знак його патріяршого сану. Впапа звернувся окремим листом до перського хана, Арґуна, та заохочува його прийняти християнство. Відповідь на те хан вислав до Риму своїх послів із проханням допомогти йому здобути Святу Землю, бо султан єгипетських мамелюків, Халіль Асераф, почав нові загарбницькі війни і здобув фортецю Аккру (18 травня 1291 р.), що була останньою християнською твердинею в Палестині.

Упадок Аккри дав папі нагоду до організації нового походу, який він призначив на 1293 рік. 331 Папа вислав до хана легатів Вільгельма і Матвія, францісканців, і ними передав коло 31 листів 332 до різних володарів та визначних осіб, а в тому й до імператора Андроніка ІІ. На жаль, хан Арґун умер (7 березня 1291), а без його військової співпраці було важко зачинати будь-що для рятування Святої Землі. Відзначимо, що папа Микола IV вислав також місіонерів Івана з Парми та Івана з Монте Корвіно до татар у Китаї, давши їм завдання проповідувати там Слово Боже. 333

Папа схилявся в бік піддержки династії Анжу, а тому й домагався від Якова з Араґону зректися сіцілійської корони, а як той відмовився, то папа прибив до дверей базиліки в Лятерані осудну грамоту. У наслідок домагань папи й англійського короля Едварда I, був звільнений із тюрми Карло, син Карла з Анжу, і папа коронував його на короля Сіцілії та над

<sup>327</sup> Cont. Martini Poloni, MGH, SS, XXX, p. 714.

<sup>328</sup> Nicolai IV PP, Reg. nr. 243, 260.

<sup>329</sup> Idem, Ep. 7 Aprilis 1288; cf. Mann, XVII, p. 47.

<sup>330</sup> Ibidem, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>831</sup> Raynaldi, Annales, ad an. 1291, nr. 2; cf. Bull. Rom., IV, p. 111.

<sup>382</sup> Nicolai IV PP, Reg. 6722-23, 6806-33.

<sup>333</sup> Revue des Quest. Histor., 1922 (Julii), p. 201. 334 Nicolai IV PP, Reg. nr. 559 (28 Martii 1288).

<sup>335</sup> Raynaldi, ad an. 1289, nr. 1.

усіми територіями, що їх держав його батько. Натомість, папа іменував Якова з Арагону королем Мадяршини, відкинувши кандидатуру Габсбургів, яким не довіряв. Через те недовір'я папа аж до смерти Рудольфа (1291) не міг наважитися на його коронацію на німецького цісаря.<sup>336</sup>

У Римі за папою стояла впливова родина Колоннів, з чого не були вдоволені інші барони,<sup>337</sup> але, загалом, у місті був сякий-такий спокій, тому папа міг опікуватися наукою і мистецтвом, прикрашуючи римські церкви, тоді, напр., архітект Кавалліні докінчив мозаїки в церкві св. Богородиці на Затибр'ю, а майстер Торітті — у церкві Богородиці «Більшої», де відновив усі мозаїки з V ст., як також працював над мозаїками в Лятерані. Папа розпочав будову церкви св. Миколи в Орвієтто.

\*

Візантійська держава хилилася поволі до занепаду. Це помітно було на тому, що на початку середньовічча держава збирала за рік від своїх громадян 8 мільйонів золотих нумізмів (солідів), а тепер заледве 1 мільйон, але при цьому й вартість нумізма впала на половину. Гроші італійських республік Венеції і Ґенуї виперли візантійську валюту з міжнародного обігу, бо ніхто не мав до неї довір'я. 338 Під кінець XIII ст. мохаммедани опановують цілу Малу Азію і лише кілька твердинь ще залишається в руках греків, як Нікея, Нікомидія, Сарди, Бруза, Філядельфія, Магнезія та деякі укріплені порти.

По усуненні патріярха Івана Веккоса і поверненні неприхильного до церковної єднонсти Йосипа І, як також за його наслідника, Григора з Кипру, Грецька Церква переживає період внутрішньої колотнечі між партіями ригористів та уміркованих. Сам Андронік ІІ, бувши жонатим із Анною з Мадярщини, а по її смерті з Іриною, донькою маркграфа з Монтфератту (1284 р.), щоб позбутися претенсій ґрафів до Тесалоніки, хотів наблизитися до Заходу. З тих причин він мав намір оженити свого найстаршого сина, Михайла IX, з «імператрицею» Катериною з Кортней, унучкою останнього латинського імператора в Константинополі, Болдвіна ІІ, щоб позбутися і з того боку претенсій до візантійського трону. Він навіть писав у тій справі до папи Миколи IV, який йому відповів в лагідному, але стриманому тоні, немов виправдуючи себе за те, що не повідомив його про своє вступлення на Петрів Престіл.<sup>339</sup> Може папа й був зацікавлений тією справою,

<sup>336</sup> Nicolai IV PP, Ep. 13 Aprilis 1289, in MGH, LL, III, p. 409.
337 Ptolomaei de Lucca, H. E., XXIV:21; cf. Pippini, Chronicon, R. I., SS, IX, p. 727.
338 Stein E., Studien zur Geschichte des byzantinischen Reiches, vornehmlich unter den Kaisern Justinus II und Tiberius Constantinus, Stuttgart, 1919, pp. 142 seq; Idem, Untersuchungen zu spaez-byzantinischen Verfassungs- und Wirtschaftsgeschichte, Mitteil. zur Osman.

Geschichte, 2 (1923), pp. 1 seq.

339 Nicolai IV PP, Reg. 7242 (12 Januarii 1290); cf. Finlay, History, p. 463; Вартою підкреслення є обставина, що великий вплив на ригористичну партію мав померлий патріярх Арсен, що його усунув був Михайло VIII у 1266 р. та іменував на його місце Йосипа І. Прихильники Арсена створили партію т. зв. арсенійців,

бо це зблизило б Схід і Захід, але не мав довір'я до Андроніка II, тому не взяв тієї справи в свої руки. Михайло IX оженився з вірменською княжною, а Катерина з Кортней вийшла заміж за французького князя, Карла з Вальоа, що зачав нові приготування до зайняття Константинополя. Він, напр., уклав союз із Венецією й Сербією, нав'язав зв'язки з візантійськими аристократами та з Пилипом із Тарентуму. Одначе і цим разом візантійська дипломатія знайшла вихід, відірвавши від нього Венецію та балканські держави, а тому з намірів Карла нічого не вийшло.

Папа Микола IV за свого, трошки більше як чотирилітнього понтифікату, розгорнув широку опіку над університетами в Падові (Падуї), Больоньї й Парижі, та заснував університети в Монпеліє $^{340}$  і в Ґраці  $^{341}$  та затвердив у Лісбоні. $^{342}$ 

Микола IV опублікував 18 липня 1289 р. важливу конституцію, якою віддав Колегії Кардиналів половину всіх доходів з Папської Курії і заряд над ним, і таким чином унезалежнив її від папів. Ця обставина, як згодом бачимо, причинилася у великій мірі до неспокоїв в Церкві й до занепаду поваги папів.

Папа вмер 4 квітня 1292 р. саме у Велику П'ятницю в резиденції папів при церкві Богородиці «Більшої», яку сам збудував. Його тлінні останки були поховані в тій же церкві недалеко від гробниці св. Єроніма. У XVII ст. зачався приватний культ пам'яті папи Миколи IV, але Венедикт XIV (24 жовтня 1750 р.) заборонив виставляти його мощі до публічного почитання аж доки Церква не скаже свого офіційного слова щодо тієї справи. 343

## 191. Св. Келестин V (1294).

Петро Морроне (часто Петро з Ізерії) був сином убогих людей Анджелярія і Марії, що мали 12 дітей, а Петро був з них одинадцятою дитиною. Обоє батьки молилися, що бодай одна їх дитина посвятилася на службу Богові. Петро змалку любив читати св. Письмо і знав багато псалмів напам'ять, які він вивчив, пасучи вівці у горах. Далі в нього з'явилося бажання стати ченцем-схимником і, бувши двадцяти років віком, він пішов до Кастель дель Санґро, де жив такий анахорет і недалеко від нього Пет-

що противилися церковній політиці імператора і вони були в найбільшій опозиції до укладеної в Ліоні церковної єдности та домоглися від патріярха Йосипа присяги, що він радше відречеться від патріярхату, ніж визнає першенство папи. Вони, очевидно, паралізували унійну працю патріярха Івана Веккоса, якого наслідник Григор із Кипру був під їх повним впливом. Вплив цього патріярха був такий великий, що імператор спеціяльною хризобуллою з листопада 1312 р. підпорядкував патріярхові всіх ченців на горі Атос (Афон), які від часів Олексія І Комнена мали свою автономію з тим, що їхній настоятель, званий «протосом», був іменований імператором.

<sup>340</sup> Ibidem, nr. 1584 (25 Octobris 1289).

<sup>341</sup> Ibidem, nr. 4570 (7 Martii 1291).

<sup>342</sup> Ibidem, nr. 3102 (9 Augusti 1290).

<sup>343</sup> Mann, XVII, p. 246.

ро викопав собі печеру, в якій і перебув три роки. Вістка про Петрові подвиги поширилася скоро й багато відвідувачів просили його, щоб він став священиком. І дійсно, він був висвячений у Римі, але скоро вернувся в улюблені гори Абруцци, до своєї печери на горі Морроне, де сьогодні стоїть церква Святого Духа.

Дещо згодом о. Петро Морроне став ченцем Чину св. Венедикта і тоді подався в дуже неприступне місце Манджелля, де й прожив аж до 1256 року і там заснував свій чин келестинців, члени якого носили як одяг волосяниці, заковували себе в залізні вериги, та літом і зимою жили під голим небом у суворих постах і невпинній молитві. Ще за життя о. Петра його Чин налічував 36 домів із 600 ченцями, а Григор X затвердив цей Чин 1274 р. на правилах св. Венедикта, по особистій зустрічі з о. Петром у Ліоні. По кількалітній подорожі по своїх манастирях, архимандрит Петро знову викопав собі келію-схиму св. Онуфрія на горі Морроне і жив там у святих подвигах аж до 1294 року.

По смерті папи Миколи IV на кардиналів натискали аж чотири партії: анжуенська, араґонська, Колоннів та Орсінів, і жадна з них не могла здобути двох-третин голосів, потрібних для обрання свого кандидата. Влітку 1292 р. в Римі вибухла пошесть і кардинали роз'їхалися по різних містах, так що вже влітку 1293 р. виникла загроза схизми. Щойно в жовтні того року конклав кардиналів зібрався в Перуджії, подалі від партійних впливів у Римі, 344 в якому вибухло заворушення і ширилося на цілу Церковну державу. Тепер кардинали наважилися обрати безпартійного кандидата: ченця-схимника, Петра Морроне, що й сталося 5 липня 1294 року. 345

Вони вислали до нього архиспископа Беральда з Ліону та єпископів Орвієтто і Патті, щоб одержати від нього згоду, але він рішуче відмовився прийняти вибір. До нього їздили просити королі Сіцілії та Мадярщини, але він не схотів навіть говорити з ними, бо перебував тоді в манастирі Святого Духа в Аквілі на особливих молитвах і пості. Лише під натиском своєї «братії» та паломників він прийняв вибір та й був висвячений в Аквілі, прийнявши ім'я Келестина V.

Божий подвижник-схимник Келестин V, не знав світу і не мав потрібної практики рядити Церквою. Він слухав порад своєї «братії» більше, ніж досвідчених кардиналів. Всім, хто його просив, він давав грамоти і привілеї, які часто-густо, були використовувані несумлінними людьми. Напр., він іменував дванадцять кардиналів, які обрав для нього король Неаполя, Карло II,<sup>346</sup> з яких було сім французів та п'ять італійців.

Папа Келестин V знову затвердив суперечливий декрет Григора X про вибір папів і на його основі король Неаполя переконав папу не йти до Риму, але жити в Неаполі, бо хотів мати папів під своїм впливом. 347 Підтверджу-

<sup>344</sup> Annales de Perugia, Arch. Stor. Ital., XVI (1850), p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Raynaldi, Annales, ad an. 1294, nr. 6. <sup>346</sup> Annales Veronenses, ed. Cipola, p. 443.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Raynaldi, ad an. 1294, nr. 17: "Si casus mortis dicti Pontificis in eodem regno contigerer, ad the secundum formam constitutionis ipsa consecratio pertineret".

ючи згаданий декрет. Келестин V додав, що він має бути дотримуваний назавжди у випадках смерти, зречення чи іншої причини вакантности Петрового Престолу.348

Прибувши до Неаполя, папа відмовився жити в палаті, а наказав побудувати собі дерев'яну келію, де перебував на самоті та зразу ж почав думати про своє зречення.<sup>349</sup> Не помагали переконування ні кардинала Матвія Росса, ні францісканців, і 13 грудня 1294 р. папа скинув із себе папську мантію і відзнаки та проголосив декрет про своє зречення. Той декрет згодом увійшов до канонічного права.<sup>350</sup>

По зреченні він був держаний близько від свого наслідника, що хотів забрати його з собою до Риму, аде подорозі він утік до своєї схими на гору Морроне. Розшукавши його змусили схимника втікати за море, але його піймано й, привезено до Риму та уміщено в малій кімнаті твердині Фумоне, де він і вмер 19 травня 1296 року. Його тлінні останки поховано в церкві св. Антонія біля Ферентіно, а згодом у церкві св. Агати, звідки його «братія» була викрала їх до Аквіли, де він жив і заснував свій Чин. Папа Климент V провів канонізаційний процес і 5 травня 1313 р. окремою буллою проголосив його святим Церкви. 351

#### Боніфат VIII (1294—1303). 192.

Венедикт Кастані з родини папи Гелазія ІІ з Ґасти, був сином Лофреда, а мати була своячкою папи Олексадра IV. Початкову школу скінчив у Веллетрі під проводом свого дядька, Леонарда Патрассо, францісканця.<sup>352</sup> Студії канонічного права закінчив у Парижі, а по повороті до Італії був на службі Церкви в Аняні. За Миколи III виконував службу протонотаря, а Мартин IV зробив його кардиналом-дияконом для церкви св. Миколи «Ін Карчере» (12 квітня 1281) і в такому сані він їздив із кардиналом-легатом Оттобоне Фієскі (згодом Адріяном V) до Англії. ·

Папа Келестин V по своєму зреченні порадив кардиналам обрати його наслідником кардинала Каєтані, але конклав у Неаполі обрав кардинала Матвія Росса, який вибору не прийняв. Щойно на третьому голосуванні був обраний кардинал Кастані, що прийняв ім'я Боніфата VIII і був висвячений та коронований у Римі 23 січня 1295 р.353

Першим актом нового папи було скасування деяких декретів Миколи IV та Келестина V (2 грудня 1294),<sup>354</sup> а головно звільнення деяких урядовців свого попередника, що впровадили безладдя і плутанину.

 <sup>348</sup> Ibidem, loc. cit., (10 Decembris).
 349 Vita Celestini V PP, card. Stephaneschi, in R. I., SS, III (1), pp. 346-47.
 350 Bonifatii VIII PP, Liber Sextus Decretalium; cf. Annales Austriae, MGH, SS, IX,

<sup>351</sup> Clementis V PP, Ep. "Qui facit magna".

<sup>352</sup> Tosti L., Storia di Bonifacio VIII, Monte Cassino, 1846, I, p. 97. 353 Compendium Historiarum, cap. 236, in MGH, SS, XXV, p. 712; cf. Ptolomaei de Lucca, XXIV:34.

<sup>354</sup> Cont. Martini Poloni, MGH, SS, XXIV, p. 718.

Завдяки великому дипломатичному хистові папи Боніфата VIII дійшло до замирення між французьким королем Пилипом IV Красним, Карлом II Анжуенським та Яковом II Арагонським. Яків зрікся Сіцілії на користь Карла під умовою, що той видасть за нього свою доньку, В'янку, з приданим у сумі 70 тисяч фунтів срібла, а папа додав Якову ще й Сардінію та Корсіку, як відшкодування за втрату Сіцілії. Одначе сіцілійці запросили до себе Фрідріха, молодшого брата Якова II, і той був коронований у Палермо (25 березня 1296) і за те був відлучений та здетронізований папою, а Яків одержав завдання усунути його з Сіцілії. У битві під Капе Орляндо (4 липня 1299) Фрідріх програв, але за посередництвом і клопотанням Карла з Вальоа, брата французького короля Пилипа IV, Фрідріх оженився з молодшою донькою Карла II з Неаполя, Елеонорою, і папа визнав його своїм васалем та зняв з нього анатему (червень 1303).

Чимало клопоту мав папа в північній Італії, головно з республіками Венецією і Ґенуєю, що розпочали війну за торговельний ринок на Сході. Ґенуя заснувала в Кафі, на Криму, свій торговельний осередок і намагалася змонополізувати всю торгівлю з причорноморськими краями, а цьому противилися Венеція. Папі вдалося їх помирити, але в 1295 р. вибухла між ними нова війна. Папа закликав представників обох республік до Риму, де наказав оголосити перемир'я аж до Пасхи 1297 року. Щойно 1299 р. вони уклали між собою «вічний мир».

З листів папи довідуємося, що обидві республіки були в союзі із султаном Нассером Мохаммедом, торґували безсоромно невільниками (між якими напевно було багато й з України, що їх татари викрадали і продавали в Кафі), доставляли туркам воєнний матеріял та допускалися інших негідних учинків на шкоду всіх християнам.<sup>357</sup>

У Фльоренції, столиці Тосканії, точилася громадянська війна між «Білими» (Гвелфами) та «Чорними» (Гібеллінами), і коли папські урядовці вмішалися до їх спору (квітень 1300), вони задумали їх судити. Це дало папі нагоду написати важливу буллу, в якій він виклав науку про авторитет папів «над усім живим створінням». Зем Леґат, кардинал Акваспарта, був висланий до Фльоренції робити мир між партіями, але заходи його були безуспішні, а тому він кинув на місто інтердикта, тобто заборонив усі відправи. Зем Карло з Вальоа восени 1301 р. взявся заводити в місті лад і порядок, але своїми розпорядженнями наробив там більше шкоди ніж добра. Він, між іншим, прогнав тоді з міста славного поета Данте Аліг'єрі. Слідом за Фльоренцією і по інших містах Італії вибухли заворушення, а папа взяв їх в оборону перед утисками ректорів. Зво

<sup>355</sup> Bonifatii VIII PP, Ep. "Olim Celestinus" (8 Apr. 1295) et "Pridem ad spicem".

<sup>356</sup> Idem, Reg. nr. 853 (13 Decembris 1295); cf. Bratianu G. J., Recherches sur la commerce génois dans la Mer Noire au XII é siécle, Paris, 1929, pp. 240 seq.

<sup>357</sup> Bomfatii VIII PP, Reg. nr. 778, 1654, 2338, 3109, 335, 3381.

<sup>358</sup> Idem, Ep. "Perlato pridem" (15 Mai 1300).

<sup>359</sup> Mann, XVIII, p. 146.

<sup>260</sup> Theiner, Codex, I, nr. 510-11.

У Римі в опозиції до папи стали два кардинали, Яків і Петро Колонни. Перший із них, керуючи майном своєї родини, порушив права своїх братів Матвія, Оттона і Ляндульфа, віддавши їхню спадщину по батькові небожам. Справа опинилася на суді папи Боніфата VIII, і він вирішив її на користь братів, але кардинал Яків не послухав. Обидва кардинали зв'язалися з Яковом II із Арагону та Фрідріхом III із Сіцілії, що були неприхильні до папи. Папа закликав обох кардиналів з'явитися до нього (4 травня 1297), виправити заподіяну кривду та привести зі собою Степана Колонну, що скривдив Петра Кастані. Крім того, папа зажадав передання деяких твердинь. І як кардинали відмовилися це вчинити, папа позбавив їх кардинальського титулу і загрозив відлученням, якщо протягом десяти днів вони не виконають його домагань. 361

Одначе ще того самого дня обидва кардинали прибили до дверей римських церков, а навіть поклали на престолі базиліки св. Петра, маніфеста, в якому віддавали під сумнів дійсність вибору папи з огляду на непередбачене канонами зречення Келестина V, та заапелювали до загального Собору, а в 16 травня того ж року опублікували іншого маніфеста з цілим рядом несправедливих закидів проти папи. Папа їх відлучив від Церкви, разом із п'ятьма їхніми свояками, назвавши їх схизматиками та загрозивши інтердиктом усім містам, що їх приймуть до себе. 362

Тепер брат кардинала Якова, Ляндульф Колонна, перебрав у посідання твердині (осінь 1298). Обидва кардинали упокорилися перед папою і одержали прощення, але їм не були повернені титули, усі їхні твердині були зрівняні із землею,<sup>363</sup> а спроба їхнього другого бунту була задушена скоро і обидва вони втекли закордон.

З такою самою енергією папа Боніфат VIII боронив правопорядку в Перкві в Німеччині, де князь Майнгард із Каринтії гнобив духовних у Триденті, а син Рудольфа Альберт чинив те саме в Зальцбурзі, і був відлучений своїм архиєпископом Конрадом, якого папа цілком піддержав. На місце Рудольфа був обраний Адольф з Нассаву і повідомив про свій вибір на короля. 364 Папа мав намір коронувати його на цісаря, головно, як він припинив війну проти французького короля Пилипа IV Красного, дарма, що був зв'язаний союзом із Едвардом І з Англії, який воював із Пилипом. На жаль, Адольф поліг під Галленгаймом, а згаданий Альберт став королем і папа визнав його аж у квітні 1303 року.<sup>365</sup>

Пилип IV Красний зайняв англійську територію в Гасконії і це спричинило війну з Англією, на яку він самовільно стягав з церкви податки. На домагання французької ієрархії папа запротестував перед обома королями проти тієї непотрібної війни та видав конституцію, якою забороняв усім духовним давати на війну гроші без дозволу Апостольської Солиці, а винні мали бути відлучувані. 366 У відповідь на такий захід Пилип IV про-

 <sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Bonifatii VIII PP, Reg. nr. 2388 "In excelso throno" (10 Mai 1297).
 <sup>362</sup> Ibidem, nr. 2389 "Lapis abscissus" (27 Mai 1297).

<sup>363</sup> Idem, Reg. nr. 2286, 3416; cf. Cont. Martini Pol., MGH, SS, XXIV, p. 255. 364 Winkelman E., Acta imperii inedita saeculi XIII et XIV, nr. 230 (30 Martii 1295).

<sup>365</sup> Theiner, Codex, nr. 567; cf. Raynaldi, ad an. 1303, nr. 2. 366 Bonifatii VIII PP, Ep. "Clericis laicos" (24 Feb. 1296).

голосив едикта (17 серпня 1296), яким забороняв вивозити з Франції гроші й харчі та прогнав із краю всіх збирачів милостині на Апостольську Столицю. Протест папи був без успіху, 367 хоч саме в той час і почався в Римі канонізаційний процес французького короля Людвика IX.<sup>368</sup>

З наказу короля ув'язнено папського легата Вернарда, його засуджено і віддано під сторожу архиєпископа Нарбони.<sup>369</sup> На соймі в Сенліс (18 жовтня 1302) ухвалено прогнати легата з Франції, а король казав пофалшувати папську буллу, та опублікував її разом зі своєю відповіддю на неї, якою відмовився коритися папі.

Папа Боніфат VIII закликав французьких єпископів на Синод до Риму і не зважаючи на великі перешкоди короля, туди прибуло 4 архиспископи та 35 єпископів і багато ігуменів та нижчих духовних.<sup>370</sup> На Синоді був осуджений королівський урядовець Флот, що брався судити легата, а папа проголосив свою славну Енцикліку про відношення Церкви й держави. З огляду на її важдивість подамо з неї деякі вийнятки в перекладі. 371

Вона починається: «На вічну пам'ятку справи. Наша віра каже нам вірити і визнавати одну, святу, католицьку і Апостольську Церкву. Щиро віримо і кріпко визнаємо, що поза нею немає спасіння, ані прощення гріхів... (слідує догматичне обґрунтовання)...» В силі Церкви, як каже нам св. Євангелія, духовний і матеріяльний, мечі... Обидва мечі належать Церкві, духовний і матеріяльний, бо останній служить Церкві, а першим вона (послуговується). Перший є в руках священиків, а останній (у руках) володаря і вояків, які мають уживати його за порадами священиків. Меч матеріяльний мусить бути під мечем (духовним), як і дочасна влада є під духовною... Духовна влада вища від дочасної своєю гідністю і шляхетністю, так само як духовні речі перевищають земні ... Тому ми заявляємо, твердимо і визначаємо, як правду конечну до спасіння, що кожний християнин є підданий Римського Архиєрея».

Кардинал Іван із церкви св. Маркелліни й Петра, за національністю француз, одержав завдання доручити згадану Енцикліку Пилипові IV і у випадку його упокорення звільнити його від прокляття. Одначе король ув'язнив легата та сконфіскував усе майно єпископів, що взяли участь у Римському Синоді. Оскільки Пилип зволікав, папа проголосив проти нього відлучення, 372 але король заапелював до Собору, на що папа приготував нову конституцію, якої вже не встиг опублікувати через доти нечувану напасть французів.

На соймі в Люврі королівський канцлер, Вільгельм Ногарет, уніс пропозицію схопити папу Боніфата VIII при допомозі тимчасово усунених з посад Колоннів. Виконання цього пляну полегшувала обставина, що папа

369 Idem, Ep. "Ausculta fili" (5 Dec. 1301).
370 Guidonis, Chronicon, R. I., SS, III (1), p. 672.
371 Bonifatii VIII PP, Reg. nr. 5382 "Unam Sanctam" (18 Novembris 1302); cf. Hefele,
VI, pp. 346 seq; cf. Mansi, XXV, pp. 98 seq. Denzinger, Enchiridion, pp. 279-281.

372 Bonifatii VIII PP, Reg. nr. 5342 "Per processus nostros" (13 Apr. 1303).

<sup>367</sup> Idem, "Infalibilis Amor" (20 Septembris 1296); Ineffubilis amor.

<sup>368</sup> Idem, (31 Julii et 11 Augusti 1297).

любив виїздити кожного року на вакації до Аняні. І в 1303 році, не передчуваючи лиха, він туди поїхав. Вночі під 7 вересня, підкуплені Ногаретом і Колоннами люди відчинили брами міста і впустили туди французів. Щоправда, збуджені рухом на вулицях ананяни зорганізували скору відсіч, а всеж таки напасникам удалося увірватися до кімнати папи, який ждав на них у мантії, тіярі і з хрестом у руках у товаристві кардинала-єпископа Сабіни, Петра. Зта Скяра Колонна чинно зневажив папу, вимагаючи від нього зречення, зта дле папа, поцілувавши хреста, заявив, що скорше вмре, ніж зречеться під тиском негідників. Хто зна, чи папа не був би вбитий, коли б у той момент не з'явився в його кімнаті сам канцлер Франції, Вільгельм Ногарет, головний організатор нападу, і здержав кровопролиття, що залягло б важкою плямою на сумлінні французького народу. На другий день ананяни прогнали французів та звільнили папу і він 25 вересня вернувся до Риму. Одначе ці переживання так сильно на нього вплинули, що він умер 11 жовтня 1303 р.

\*

Папа Боніфат VIII, перший із папів проголосив відпуст усім тим, що прибувають до Риму і з каяттям визнають свої гріхи. І як хто відвідає церкви міста в час Великого Посту, той одержить відпущення кар дочасних, що їх мусіли відбувати християни в давнину впродовж одного року й сорока днів, — що їх накладала на них Церква.

Під кінець 1299 і на початку 1300 року до Риму прибули великі маси народу, щоб скористатися з ювілейних відпустів, бо між мирянами було переконання, що на початку кожного сторіччя папи такі відпусти давали. Папа Боліфат VIII видав Енцикліку, якою вперше проголосив Ювілейний Рік, що зачинався 25 грудня 1299 року 376 і мав бути повторюваний що сто років.

У час свого важкого понтифікату папа не забував про поміч Святій Землі, а тому іменував Якова II з Арагону «вождем і адміралом хрестового походу», але справи на Сіцілії зайняли цілу його увагу і до походу не дійшло. Саме тоді прибули з Вірменії посли від Сембата просити допомоги і папа вислав їх, разом зі своїми листами, до Франції й Англії, 377 а окремим листом підбадьорив вірменського патріярха Григора, обіцюючи вчинити все, що буде в його силах. 378

Вістка про перемогу короля Грузії і хана Персії під Гомзою в Сирії 23 грудня 1299 р. та зайняття ними Дамаску і Єрусалиму незвичайно порадувала папу і він знову звернувся до Заходу за поміччю. На жаль, цим

<sup>373</sup> Ptolomaei de Lucca, H. E., XXIV:36; cf. Hefcle, VI, pp. 362 seq.

<sup>374</sup> Benedicti XI PP, Reg. nr. 1099 (7 Junii 1304).

<sup>875</sup> Vita Bonifatii VIII, cap. 2.

<sup>376</sup> Bonifatii VIII PP, Reg. nr. 3875 (22 Feb. 1300); cf. Bull. Rom., IV, p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Ibidem, nr. 2653 et 2654.

<sup>378</sup> Ibidem, nr. 2663 (26 Octobris 1298).

разом відізвалися самі тільки жінки з Генуї, що були готові на свій власний кошт доставити кораблі для транспорту хрестоносців, але таких уже на Захолі не було.<sup>379</sup> Нічого не вдіяли посли татарів на чолі з Бускарлею (в 1303). Захід не був уже здібний зорганізувати хрестового походу.

#### 193. Бл. Венедикт XI (1303—1304).

Микола Боккасіні, син публічного нотаря Боккасія і Вернарди, уродився в Раксо біля Тревізо у 1240 році<sup>380</sup> та постригся в ченці у манастирі домінікан, бувши чотирнадцяти років віком.<sup>381</sup> Студіював у Медіоляні, а в 1268—82 р. був магістром новаків, згодом провінціялом Льомбардії, а в 1296 р. генералом свого чину, що мав тоді 51 домів та багато інших у стадії організації. В 1298 р. він став кардиналом Сабіни і ще того самого року був перенесений до Остії. Він був легатом на Мадярщину, як там зачалася боротьба за спадщину по смерті Андрія III. В час нападу на папу Боніфата VIII в Аняні Микола Боккасіні був при ньому, як також і в час його смерти в Римі. Конклав кардиналів, зібраний у палаті папів при Ватикані, обрав його на папу 22 жовтня 1303 р. і він прийняв ім'я Венедикта XI.

Новий папа найперше осудив напасників Боніфата VIII<sup>382</sup> та злагіднив його заходи проти Пилипа IV,383 простивши також Колоннам, хоч не дозволив їм вернутися до Пренесте. 384 Деякі декрети короля в справі держави й манастирів були скасовані<sup>385</sup> і щойно по цьому новий папа зняв прокляття з Пилипа IV і його жінки та відновив його привілеї, скасовані Боніфа-TOM VIII.386

Спочатку квітня 1304 р. папа виїхав до Перуджії, бо в Римі був неспокій. Так напр., 22 березня стріла з вежі поранила одного з кардиналів. 387 В Перуджії папа ще раз анатемував спричинників насильства над своїм попередником, але розрішив усіх французів, крім канцлера Ноґарета. 388 При цій нагоді дозволив французьким церквам протягом двох років давати королеві десятину на оборону держави. Щойно по довшій надумі папа анатемував деяких напасників поіменно, напр., Ноґарета, Рональда і його сина Петра, Аденальфа і Миколу, синів Матвія, Скяру Колонну, Івана Чекано та інших. 389

Всіх їх він закликав з'явитися в нього особисто 29 червня 1304 р. задля оправдання. Цього, одначе, не сталося, бо 24 червня папа захворів на де-

<sup>379</sup> Ibidem, nr. 4380 (9 Augusti 1301).

<sup>380</sup> Duchesne, II, p. 472.

<sup>381</sup> Scotti A., Memorie del b. Benedetto XI, Milano, 1736, p. 240.

<sup>382</sup> Benedicti XI PP, Reg. nr. 1099 (6 Novembris 1303).

<sup>383</sup> Ibidem, nr. 1103.

<sup>384</sup> Ibidem, nr. 1135. Ibidem, nr. 1170.

<sup>386</sup> Ibidem, nr. 1251-52, 1264-67, 1311.
387 Mann, XVIII, p. 449.
388 Benedicti XI PP, Reg. nr. 1253, 1261.
389 Idem, Reg. nr. 1276 (7 Junii 1304).

зинтерію і вмер 7 липня в Перуджії. 390 У тамошньому манастирі його поховано і досі його тлінні останки спочивають там у церкві домініканців. Венедикт XIII у 1733 році проголосив його блаженним.

Папа Венедикт XI закінчує довгий, 13-віковий період життя і діяльности папів, бо вже його безпосередній наступник, Климент V, через занадто глибоку анархію в Італії переносить місце свого осідку до Авіньйону, в південній Франції.

Ця подія мала дуже важливі наслідки на долю цілої Церкви і Апостольської Столиці в Римі у майбутньому, дарма що папа вернувся до Риму по сімдесяти роках тієї «Авіньйонської неволі».

Славний поет Данте Аліг'єрі у свому творі п. з. «Божественна Комедія», назвав папу Климента V, що започаткував цю неволю, лише «Найвищим Пастирем Заходу». <sup>391</sup> І як по його смерті кардинали зібралися на конклав у Карпентрас, то Данте написав до італійських кардиналів листа, в якому, між іншим, казав: «Одне вам тепер залишається: ви були авторами цього замішання, тепер мусите вчинити як мужі і одним серцем і душею боронити Обручницю Христа, якої місце є в Римі, в Італії, разом із масами світських паломників. Як це вчинете, то вернетеся зі славою з поля бою, на який звернені очі цілого світу, і тоді почуєте слова гимну: "Слава во Вишніх Богу"». <sup>392</sup>

Кінець першого тому.

<sup>390</sup> Annali di Perugia, Arch. Stor. Ital., XVI, (1850), p. 60.

<sup>391</sup> Dante, Divina Comedia, Inferno, XIX, 82.

<sup>392</sup> Idem, Opera Minora, ed. Fraticelli, Firenze, 1862, pp. 486 seq.

### БІБЛІОГРАФІЯ

## Джерела

A SS, Acta Sanctorum, Analecta Bollandiana, Antverpiae, 1668 seq.

Baronii C. Card. Baronii, Annales Ecclesiastici, Antverpiae, 1603 (1867).

Bullarium Romanum, Bullarum diplomatum et privilegiorum sanctorum Romanorum Pontificum Tauriensis editio locupletior facta, Augustae Taurinorum, 1859-60.

Jaffe, Regesta Pontificum Romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum 1198, Lipsiae, 1885.

Liber Pontificalis, Liber Pontificalis, ed. L. Duchesne, Parisiis, 1886 (1923); The Book of the Popes, ed. Loomis, New York, 1916.

Labbe, Sacrosancta Concilia, ed. Ph. Labbe, Parisiis, 1672 (Venetiae 1726-1733).

Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, ed. G. D. Mansi, Florentiae-Venetiis, 1758-98.

MGH, Monumenta Germaniae Historica: SS (Scriptores), Ep. (Epistolae), LL (Leges), ed. Pertz, Mommsen etc.

Migne, P. G. — Patrologiae Graecae Cursus Completus; P. L. — Patrologiae Latinae Cursus Completus, ed. L. P. Migne, 1844-55 et 1857-66.

MPH, Monumenta Poloniae Historica, ed. A. Bielowski, Krakow-Lwow. 1864 seq.

Muratori, R. I. SS, Rerum Italicarum Scriptores praecipui ab anno aere Christi D. ad MD quorum potissima pars primum in lumen prodit ex codicibus Muratorius collegit etc. Mediolani, 1740.

Памятники древне-русскаго каноническаго права, Рус, Ист. Библ., Спб., 1908.

Повесть Временныхъ Летъ, вид. Д. С. Лихачев, Москва-Ленинград, 1950.

Никоновская Летопись, ПСРЛ, ІХ-ХІІІ, Москва, 1862 і слід.

Ипатьевская Летопись, ПСРЛ, II, Москва, 1863 (Ленинград, 1923).

Степенная Книга Царскаго Родословия, ПСРЛ, ХХІ, Москва.

Potthast, Regesta Pontificum Romanorum inde ab A. post Christum natum MCXCVIII ad A. MCCCIV, Berolini, 1874-75.

Raynaldi, Annales Ecclesiastici, accedunt notae chronologicae, criticae etc. auctore G. D. Mansi, Lucae, 1752-53.

Sathas, Bibiliotheca Graeca Medii Aevi (Messaionike Bibliotheke), ed. K. N. Sathas, Venetiae-Parisiis, 1872-94.

Theiner A., Die neuesten Zustände der katholischen Kirche in Polen und Russland, 1841.

Theiner A., Vetera Monumenta historiam Hungariae sacram illustrantia, 1859-60;

Theiner A., Vetera Monumenta Poloniae et Lithuaniae etc., 1860-64.

Theiner A., Vetera Monumenta Slavorum meridionalium etc., 1863.

Theiner-Miklosich, Monumenta spectantia ad unionem Ecclesiae Graecae et Romanae, 1872.

Theiner A., Vicissitudes de l'Eglise Catholique en Russe, 1845.

Theiner A., L'Eglise Catholique Russe, 1846.

Thietmari, Chronicon, ed. Jedlicki, Poznan, 1953.

Thiel, Epistolae Pontificum Romanorum genuinae, ed. A. Thiel, Braunsbergii, 1867.

Welykyj, Documenta Pontificum Romanorum historiam Ucrainae illustrantia, ed. A. G. Welykyj, Romae, 1953-54.

# Бібліографія

Abraham W., Powstanie organizacyi Kosciola lacinskiego na Rusi, Lwow, 1904.

Abraham W., Początek biskupstwa w Krakowie (in Rocz. Kat.), 4 (1900).

Acta et scripta quae de controversiis Ecclesiae Graecae et Latinae saeculo XI composito extant, ed. Will, Lipsiae-Marpurgi, 1861.

Albinioni K., Memorie per la storia della Dalmazia, Zara, 1809.

Alivisatos H., Die kirchliche Gesetzgebung des Kaiser Justinian I, Berlin, 1913.

Amman A. M., Abriss der ostslavischen Kirchengeschichte, Wien, 1950.

Artaud de Montour, The Lives and Times of the Roman Pontiffs, New York, 1867.

Assemani J. S.. Kalendaria Ecclesiae Universae etc, Romae, 1755.

Auxilius et Vulgarius, In defensionem sacrae ordinationis Papae Formosi, ed. Dümmler, Lipsiae, 1866.

Balan P., Il papato di Giovanni VIII, Roma, 1880.

Balan P., Storia di Gregorio IX e dei suoi tempi, Modena, 1872-73.

Balzer O., Genealogia Piastow, Krakow, 1896.

Bartolini D., Memorie storico-archeologiche del S. Cyrillo e Methodio e del loro Apostolato fra le genti Slave, Roma, 1881.

Bartolini D., Saggi Critici, Milano, 1883.

Baumgarten N., de, Genealogies et mariages occidentaux des Rurikides russes du Xe siécle (in Or-Christ.), Romae, 1927-34.

Beazley C. R., The Textes and Versions of John de Plano Carpini and William Rubruquis, London, 1903.

Belvederi O., Le tombe apostoliche, Citta del Vaticano, 1948.

Bensley R. S. & Kenneth, R. H., The Epistles of St. Clement to the Corinthians in Syriac, London, 1899.

Benson E. W., Cyprian, His Life, His Times, His Works, London, 1897.

Bratianu G. J., Recherches sur la commerce genois dans la Mer Noire au XIIIe siècle, Paris, 1929.

Brosch, M, Papst Julius II und die Gründung des Kirchenstaates, Gotha, 1828.

Burckhardt J., Die Zeit Konstantins des Grossen, Leipzig-Berlin, 1936.

Bury J., History of the Later Roman Empire, London, 1889.

Campenhausen H., von, Lehrreihen und Bischofsreihen in 2. Jahrhundert, Stuttgart, 1951.

Cartellieri O., Peter von Aragon und die Sicilianische Vesper (in Anh. z. Mittl. u. neuen Gesch.), 7 (1904).

Caspar E., Die älteste römische Bischofsliste. Kritische Studien zum Formproblem des eusebianischen Kanons sowie zur Geschichte der Bischofslisten und ihrer Entstehung aus Apostolischen Sukzessionsreihen, Königsberg, 1926.

Chapman C., Michel Paleologue Restaurateur de l'Empire byzantin, Paris, 1926.

Cinnamos J., Epitome Historiarum, Bonn, 1836.

Codex Diplomaticus et epistolarius regni Bohemiae, Praha, 1907.

Deinl F., Römisches Martyrologium, München, 1830.

Dölger F., Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters und der neuen Zeit, München-Berlin, 1924.

Dölger F., Rom in der Gedankenwelt der Byzantiner (in Zeitschr. f. Kirchengesch.) 56 (1937).

Döllinger J. J. I., von, Lehrbuch der Kirchengeschichte, Regensburg, 1843.

Döllinger J. J. I., von, Die Papst-Fabeln. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte, München, 1863.

Dublin Revue, October 1893, January 1894.

Du Cange, C. D., Glossarium ad scriptores Mediae et Infimae Latinitatis, Niort, 1882-87.

Duchesne L., Histoire ancienne de l'Eglise, Paris, 1900 (1923).

Duchesne L., Christian Worship, London, 1903.

Duchesne L., La Memoria Apostolorum de Via Appia, 1923.

Duchesne L., The Beginning of the Temporal Sovereignty of the Popes, London, 1908.

Dudik B., Iter Romanum. Historische Forschungen. Das p\u00e4pstliche Regestenwesen, Wien, 1855

Dvornik F., The Photian Schism. History and Legend, Cambridge, 1948.

Dvornik F., The Making of Central and Eastern Europe, London, 1949.

Dvornik F., The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew, Harv. Univ. Press, 1958.

Eusthatii, Narratio de capta Thessalonica, ed. Bonn, 1842.

Farlati D.-Coletti J., Illirycum Sacrum, Venetiis, 1751-1819.

Feder L., Justinus des Martyrers Lehre von Jesus Christus, Freiburg, 1906.

Ferrua A., La storia del sepolcro di S. Pietro, Civ. Catt., 1951.

Friese Ch. G., De Episcopatu Kioviensi, Warschau, 1763.

Fortescue A., The Orthodox Eastern Church, London, 1907.

Funk, Die Echtheit der Kanonen von Sardica (in Kirchengesch. Anh. u. Unters.), Paderborn, 1907.

Galli Anonymi, Chronica et Gesta Ducum sive Principum Polonorum, ed. Maleczenski, Krakow, 1952.

Gelzer H., Ungedruckte und ungenügend veröffentlichte Texte der Notitiae episcopatuum, in Byz. Zt. Leipzig, 1892.

Ginzel A. J., Geschichte der Slavenapostel Cyril und Methodius und der Slavischen Liturgie, Leitmeritz, 1857.

Giudice G. del, Il giudizio e la condona di Corradino, Napoli, 1876.

Gregorovius F., Geschichte der Stadt Rom vom fünften bis zum sechzehnten Jahrhundert, Stuttgart-Berlin, 1903-08.

Gregorovius F., Die Grabdenkmaler der Päpste, Marksteine der Geschichte des Papsttums, Leipzig, 1881.

Grisar H., Das römische Pallium und die ältesten Liturgischen Schärfen (in Festschr. der deutsch. Campo Sancto in Rom), Freiburg, 1897.

Grisar H., Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, Freiburg, 1901 seq.

Grisar H., Il Primato Romano nel saecolo quinto (in Ann. Rom.), Roma, 1900.

Grumel V., La Liquidation de la Querelle Photienne, in Echo d'Or., 33 (1934).

Grunel V., L'annexion de l'Illyricum oriental de la Sicile et de la Calabre un patriarcat de Constantinople, in Rech. d. sc. relig.), 39-40 (1951-1952).

Guarducci M., Cristo e San Pietro in un documento preconstantino nella necropoli Vaticana, Roma, 1953.

Guarducci M., La tomba di Pietro. Notizie anticle e nuove scoperte. Roma 1959.

Haacke W., Die Glaubensformel des Papstes Hormisdas in Acaccian Schisma, (An. Gregor.), Romae, 1939.

Hagemann, Die römische Kirche und ihr Einfluss auf Disziplin und Dogma in den ersten drei Jahrhunderten, Freiburg, 1864.

Haluscynskyj T., Acta Innocentii PP III, in Fontes, Ser. III, Romae, 1944.

Hammer J., von, Geschichte des Osmanischen Reiches aus bisher unbenutzten Handschriften und Archiven, Pest, 1827-28.

Hammerton J., The New Illustrated World History, New York, 1947.

Harasiewicz M., Annales Ecclesiae Ruthenae, Leopoli, 1862.

Harnack A., von, Geschichte der altchristlichen Literatur, Leipzig, 1893-1904.

Harnack A., von, Der Brief des britischen Königs Lucius an den Papst Eleutherius (in Sitz. d. Berl. Akad.), 1904.

Harnack A., von, History of Dogma, Boston, 1903.

Harter F., Innozenz III und seine Zeitgenossen, Hamburg, 1841.

Healey J., The Valerian Persecution, Boston-New York, 1905.

Hefele K. J., Konziliengeschichte, Freiburg, 1873-79.

Hemmer H., Textes et Documents, Les Peres Apostoliques, Paris, 1909.

Hergenröther J., Katholische Kirche und christlicher Staat in ihrer geschichtlichen Enwicklung und in Beziehung auf die Fragen der Gegenwart, Freiburg, 1872.

Hergenröther J., Handbuch der allgemeinen Geschichte, Freiburg, 1877-80.

Hergenröther J., Monumenta Graeca ad Photium pertinentia, Ratisbonae, 1869.

Hergenröther J., Photius Patriarch von Konstantinopel, Sein Leben, Seine Schriften und das griechische Schisma, Regensburg, 1867-69.

Herman E., De fontibus iuris ecclesiastici Russorum, Cit. del Vat., 1936.

Herman E., Chalkedon und die Ausgestaltung des Konstantinopolitanischen Primats, Würzburg, 1953.

Hertling L.-Kirschbaum E., The Roman Catacombs and Their Martyrs, Milwaukee, 1956.

Höffler C., Die deutschen Päpste, Ratisbonae, 1839.

Höffler C., Kaisertum und Papsttum. Ein Beitrag zur Philosophie der Geschichte, Prag, 1862. Honigmann E., Die Ostgrenze des byzantinischen Reiches von 363 bis 1071 nach griechischen, arabischen, syrischen und armenischen Quellen (Corpus Brux. Hist. Byzant.), Bruxelles, 1935.

Jablonowski A., Historya Rusi poludniowej do upadku Rzeczypospolitej Polskiej, Krakow, 1912.

James M. R., The Apocryphal New Testament, Oxford, 1924.

Jorga N., Geschichte des Osmanischen Reiches, Gotha, 1908-09.

Jozzi O., Il corpo di S. Sisto I, papa e martire revindicato della basilica Vaticana, Roma, 1900.

Jugie M., Theologia dogmatica Christianorum orientalium, Parisiis, 1926.

Jurak J. O., Nas apostol Svaty Hyacint, Praha, 1930.

Inscriptiones Romanae, ed. Galeatti, Romae, 1760.

Kanonensammlung (die) des Kardinals Deusdedit, ed. Wolf von Glanvell, Paderborn, 1905.

Kirchenlexikon oder Encyklopädie der katholischen Theologie und ihrer Hilfswissenschaften, ed. Wetzer & Welte, Freiburg, 1947-56 (1882-1901).

Klinkenberg H. M., Papsttum und Weltkirche bei Leo dem Grossen (in Zeitschr. d. Sav. Stift.), 38 (1952).

Krumbacher K, Geschichte der byzantinischen Literatur, München, 1897.

Kulczynski I, Specimen Ecclesiae Ruthenae, Romae, 1723.

Kulczynski I., Fragmenta historica Russica, Wiener Hofbibl. nr. 88.

Langen J., Geschichte der römischen Kirche, Bonn, 1881 seg.

Lapotr A., Le Pope Jean VIII, Paris, 1895.

Laurent V., Les Actes du Synod Photien et Georges le Metochite (in Echo d'Or.) 37 (1938).

Laurent V., Le titre de patriarche oecumenique et la signature patriarcale, (in Rev. d. Études byz.), 6 (1948).

Leclerq H., L'Afrique chretienne, Paris, 1904.

Lietzmann H., Petrus und Paulus in Rom, Berlin, 1927.

Lightfoot 1. B., The Apostolic Fathers (1) St. Clement of Rome, London, 1890.

Lipsius R. A.-Bonnet M., Acta Apostolorum Apocrypha, Lipsiae, 1891.

Lipsius R. A.-Bonnet M., Die Apokryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden, Brunswick, 1883-97.

Mann H. K., The Lives of the Popes in the Middle Ages, London, 1902 seq.

Martin T. O., The Twenty-eight Canon of Chalcedon a Background Note, Würzburg, 1953.

Martinov I., Annus Ecclesiasticus Graeco-Slavus, Antverpiae, 1865.

Mathaei Parisiensis, Chronica Majora, ed. H. K. Luard, London, 1872-83.

Mc Sorley J., An Outline History of the Church by centuries, London-St. Louis, 1954.

Metzger G., Die afrikanische Kirche, Tübingen, 1934.

Mommsen Th. E., Aktenstücke zur Kirchengeschichte aus dem Cod. Cap. Novar., Neues Archiv, 30, 1886.

Mommsen Th. E., Römische Geschichte, Berlin, 1894.

Montini R. U., Le tombe dei Papi, Roma 1957.

Montour Artaud, de, Lives and Times of the Roman Pontiffs, New York, 1867.

Morin D. G., Clementis Romani ad Corinthios Epistolae versio Latina Antiquissima, Maredsoli, 1894.

Müller K., Kirchengeschichte, Tübingen, 1914.

Muralt E., Essai de Chronologia Byzantina, St. Petersburg, 1855.

Nicephorus Blemidas, Diagesis, ed. Heisenberg, Lipsiae, 1896.

Norden W., Das Papsttum und Byzanz, Berlin, 1903.

Northcote & Brownlow, Roma sotterranea, London, 1879.

Novotny V., Ceske Dejiny, Praha, 1912 (1928).

Ostrogorsky G., History of the Byzantine State, Rutgers Univ. Press, New Brunswick, 1957.

Pachemires G., De Michaele et Andronico Paleologis, libri XIII Oed. Bekker, Bonn, 1835.

Papadopulos A., Versuch einer Genealogie der Papeologen 1259-1453, München, 1932.

Pastor, Ludwig, von, Prof., Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Freiburg, 1887 seq; St. Louis, 1938 seq.

Pelesz I., Geschichte der Union der ruthenischen Kirche mit Rom, Wien, 1878.

Pichler A., Geschichte der kirchlichen Trennung zwischen dem Orient und Occident von den ersten Anfängen bis zur jüngsten Gegenwart, München, 1864-65.

Prümm, K., De genuino Apocalypsae Petri textu, 1929.

Racki, Documenta historica Croatiae periodum antiquam illustrantia, Agram, 1877.

Rehm B., Die Pseudo-Clementinen, I, Homilien, (Gr. christl. Schon.), 42, 1953.

Reumont A., von, Geschichte der Stadt Rom, Berlin, 1867-70.

Rockhill W. W., The Journey of William Rubruck with Two Accounts of the Earlier Journey of John of Pian de Carpine, London, 1900.

Rhode G., Die Ostgrenze Polens, Köln-Graz, 1955.

Rossi G. B., de, Inscriptiones christianae urbis Romae, Romae, 1861-88 (ed. A. Silvagni — 1922-25).

Rossi G. B., de, Bulletino di Archeologia Christiana, Roma, 1881.

Rossi G. B., de, L'ambasceria di Papa Giovanni I a Constantinopoli secundo alcuni principali scrittori (in Arch. d. soc. rom. d. stor. patr. Roma, 21, 1898.

Rossi G. B., de, Roma sotterranea, Roma, 1864-67.

Safarik J. P., Slavische Altertümer, Leipzig, 1843-44.

Schwartz E., Die sogenannte Sammlung der Kirche von Thesalonich, in Festschf. R. Reitzenstein, Leipzig-Berlin, 1931.

Schwartz E., Kaiser Constantin und die christliche Kirche, Leipzig-Berlin, 1936.

Schlumberger G., Un empereur byzantin au Xe siécle Nicephoras Phocas, Paris, 1890 (1923). Seppelt F. X., Papstgeschichte, München, 1949.

Seppett F. A., Papsigeschichte, München, 1747.

Severjanov S. N., Codex Gertrudianus, Petropoli, 1922.

Sickel Th. E., Liber Diurnus Pontificum Romanorum, ex unico Codice Vaticano denuo, Vindobonae, 1889.

Sickel Th. E., Das Privileg Otto's I für die römische Kirche, Innsbruck, 1883.

Spuler B., Die Goldene Orde, Leipzig, 1943.

Stein E., Geschichte des spätrömischen Reiches, Wien, 1928.

Steinmüller E. J., A Companion to Scripture Studies, New York-London, 1943.

Tafel G. L. F.-Thomas G. M., Urkunden zur älteren Handels- und Staatsgeschichte der Republik Venedig, Wien, 1856-57 (Fontes Rer. Austr.) 12-14.

Tixeront-Raemers, Handbook of Patrology, London, 1947.

Tosti L., Storia della badia di Monte Cassino, Napoli, 1843.

Tosti L., Storia della Lega Lombarda, Monte Cassino, 1876.

Tosti L., Storia di Bonifazio VIII, Monte Cassino, 1846.

Turner C. H., Studies in Early Church History, Oxford, 1912.

Turgenev J., Historica Russiae Monumenta, Petropoli, 1841.

Uminski J., Niebezpieczenstwo tatarskie w polowie XIII w. i papierz Innocenc IV, Lwow,

Vernadsky G., Kievan Russia, New Haven, 1948.

Vernadsky G., The Mongols and Russia, New Haven-London, 1953.

Vogt J., Constantin der Grosse und sein Jahrhundert, München, 1949.

Vonaux L., Le Actes de Pierre, Paris, 1922.

Watterich, Pontificum Romanorum vitae ab exeunte saeculo IX ad finem saeculi XIII, ab aequalibus conscriptae, Braunschweig, 1864.

Wojciechowski T., Szkice historyczne jedynastego wieku, Krakow, 1951.

Ziegler A., Pope Gelasius I and his Teaching on the Relation of Church and State (in Cath. Hist. Rev.), 27, 1942.

Zinkeisen F. W., Geschichte des Osmanischen Reiches in Europa, Gotha, 1840-45.

Барвінський Б. д-р, Оповідання з рідної історії, Жовква, 1911.

Голубинскій Е. Е., История Русской Церкви, Москва, 1901 і слід.

Греков Б. Д., Киевская Русь, Москва, 1946.

Грицак П., Галицько-Волинська Держава, Нью-Йорк, 1958.

Грушевський М. С., Історія України-Руси, Львів, 1904 і слід.

Дашкевичъ Н., Княженіе Даниила Галицкаго по русскимъ и иностраннимъ известиямъ, Кіевъ, 1873.

Иконниковъ В. С., Опить русской историографии, Киев, 1908.

Кордуба М., Історія Холмщини й Підляшшя, Краків, 1941.

Коструба Т., Вибрані твори, Торонто, 1955.

Лужницький Г., Українська Церква між Сходом і Заходом, Філядельфія, 1954.

Макарий Митрополитъ, История Русской Церкви, Спб, 1888 і слід.

Нагаєвський І., Кирило-Методіївське християнство, Рим, 1954.

Нагаєвський І., Рим і Візантія, Торонто, 1956.

Нагаєвський І., Св. Рівноапостольна Ольга, Філядельфія, 1955.

Нагаєвський І., Київський князь Ізяслав-Дмитро і Петрів Престол у Римі, Йорктон, 1958.

Нагаєвський І., Стародавня Україна в світлі історичних пам'яток, Йорктон, 1961. Назарко І., Св. Володимир Великий, Рим, 1954.

Павловъ A, Критическій опыт по истории древней греко-русской полемики, Спб., 1878.

Пархоменко В., Начало христианства Руси, ІХ-Х вв. Полтава, 1913.

Пачовський М. д-р, Виїмки з українсько-руської письменности XI-XVIII ст., Львів, 1916.

Полонская Н. Д., К вопросу о християнстве на Руси до Владиміра, ЖМНП, 71, 1917.

Пашуто В., Очерки по истории Галицко-Волинской Руси, Москва-Ленинград, 1950.

Половъ А., Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочинений противъ латинянъ XI-XV вв., Москва, 1875.

Приселков М. Д., Очерки по церковно-политической истории Киевской Руси, Спб., 1913.

Приселков М. Д., История русскаго летописания XI-XV вв., Ленинград, 1940.

Пресняков А., Лекции по русской истории, Москва, 1938 і слід.

Томашівський С., Предтеча Ісидора, Петро Акерович, ЗЧСВВ, 1927.

Томашівський С., Історія Церкви на Україні, Жовква, 1932.

Томашівський С., Історія України, Мюнхен, 1948.

Холмський І., Історія України, Мюнхен, 1949.

Чубатий М., Західня Україна і Рим у своїх змаганнях до церковної Унії, ЗНТШ, 1917.

Чубатий М., Історія Української Церкви, Мюнхен, (циклостиль).

### ПОАЗБУЧНИЙ ПОКАЖЧИК ВАЖЛИВІШИХ ІМЕН

### Α

Августин, Отець Церкви, св., стор. 51, 79, 86, 89, 92.

Авксентій, аріянин, стор. 71.

Аврелій, архиепископ Картаґени, стор. 83.

Автар, король лонгобардів, стор. 122.

Aгапет I папа, св. (535-536), стор. 111, 112, 113.

Aranet II nana (946-955), crop. 202-203, 204.

Агатон папа, св. (678-681), стор. 133-134.

Агнета, імператриця, стор. 226.

Адальберт, київський єпископ і магденбурзький митрополит, стор. 204, 205.

Адальберт, архиепископ Бремену, 230, 241.

Аделяйда, жінка Оттона I, стор. 202.

Адемар, папський леґат, стор. 255.

Адеодат (Деусдедіт) nana, (615-618) стор. 125-126.

Адеодат II папа (672-676), стор. 132.

Адріян І папа (772-795), стор. 154-157.

Адріян II папа (867-872), стор. 177-180, 181, 186.

Адріян III nana (1884-885), стор. 185-186.

Адріян IV nana (1154-1159), стор. 277-279.

Адріян V nana (1276), стор. 325, 326, 327.

Азбеста, архиепископ Сиракуз, стор.

Акакій, патріярх Конст-поля, стор. 99, 100, 102.

Альберик, римський тиран, стор. 199, 200. 201.

Альфонс VII, есп. король, стор. 261. Альфонс X, есп. король, стор. 321, 325, 329.

Альфонс, князь Португалії, стор. 271. Алярик, король візиготів, стор. 80.

Амалясунта, регентка готів, стор. 109,

Амвросій, єп. Меділяну, стор. 78, 101. Анаклет (Клет) папа, св. (76-88), стор. 30.

Анастас, архиеп. Херсону, стор. 214. Анастасій І папа (399-401), стор. 79-

Анастасій II nana (496-498), стор. 102-103.

Анастасій III папа (911-13), стор. 197. Атанасій IV папа (1153-1154), стор. 276-277.

Атанасій, віз. імператор, єретик, стор. 101, 105, 106, 107.

Анастасій II, віз. імператор, стор. 141. Анастасій, патріярх Конс-поля, стор. 150.

Анастасій, пап. бібліотекар, стор. 167, 168, 178.

Анатолій, патр. Конст-поля, стор. 95, 96.

Анікет папа, св. (155-156), стор. 38.

Андрій з Самосати, стор. 89.

Андрій III, угор. король, стор. 343.

Андронік I Комнен, віз. імпертаор, стор. 283, 291.

Андронік II Комнен, віз. імператор, стор. 326, 335, 336.

Анна Комнена, стор. 274.

Анна, жінка св. Володимира Великого, стор. 213, 220.

Анна, жінка Данила короля Галицького, стор. 297.

Анно, архиєпископ Колонії, стор. 241. Анстар, Апостол Скандинавії, св. стор. 164, 165.

Антер, папа, св. (235-236), стор. 47.

Анти, предки українців, стор. 138.

Антим, патр. Кон-поля, монофізит, стор. 112.

Антоній, патр. Кон-поля, стор. 194. Апіярій, пресвітер, стор. 231.

Аполінарій, єресіярх, стор. 71, 72.

Аргир, нам. Апуллії, стор. 231.

Аркадій, віз. імператор, стор. 81.

Аріберт, кор. лонґобардів, стор. 139. Арій, ересіярх, стор. 63, 66. Артабазд, імператор, стор. 147. Асен ІІ, болг. цар. стор. 295. Асканій, архиєп. Тараґони, стор. 97. Асколій, Апост. Вікарій, стор. 78. Аскольд, український князь, стор. 176, 204.

Аспарух, болг. вождь, стор. 132. Астульф, кор. лонґобардів, стор. 148. Аталярих, кор. ґотів, стор. 109, 111. Атанасій, патр. Олександрії, св. стор. 63, 64, 66, 67, 68, 69.

Атанасій, архиєп. Тессалоніки, стор. 93.

Атілля, вождь гунів, стор. 96. Африкан Юлій Сикст. стор. 29.

Б

Бардас Фока, восначальник, стор. 213. Бароній, кардинал, стор. 169.

Бату (Батий), хан, стор. 311.

Белізар, полководець, стор. 112, 113. Беля III, угорський король, стор. 286.

Беля III, угорський король, стор. 286. Беля IV, угорський король, стор. 306, 311, 313, 314.

Беренгарій, римський імпер., стор. 197. Берта, перша жінка Генриха IV, стор. 241, 253.

Біла Хорватія, стор. 180.

Богемунд, князь Сицілії, стор. 255, 256. Болдвін, граф і лат. Імператор в Констан-полі, стор. 294, 295.

Болеслав I, польський князь, стор. 217. Болеслав Кривоустий, поль. кн., стор. 263.

Болеслав, чеський князь, стор. 212. Бонавентура, св. стор. 321, 323. Боніфат I папа (418-422) стор. 12, 84-85.

Боніфат II nana (530-532) стор. 109-111.

Боніфат III nana (607) стор. 124-125.

Боніфат IV папа (608-615) стор. 125. Боніфат V папа (619-625) стор. 126.

Боніфат VI папа (896) стор. 189.

Боніфат VII папа (Франко) стор. 209-210.

Боніфат VIII nana (1294-1303) стор. 333, 338-343.

Боніфат (Вінфред), Апостол Німеччини, стор. 143-144, 146, 147, 148.

Боніфат, маркіз Тосканії, стор. 227.

Борис-Михайло, болг. хан, стор. 175, 177, 184.

Бруно, архиеп. Колонії, стор. 203. Бурундай, татарський хан, стор. 317.

В

Валенс, імпер, аріянин, стор. 67, 68, 69. Валентин папа (827) стор. 164. Валентиніян I, імпер. стор. 71, 92, 96, 98. Валяфрид Страбо, стор. 160.

Василій Вел., св., стор. 54, 72-73, 75. Василіск, вождь, стор. 98-99. Василь І Македонець, імператор. стор. 175, 178, 182, 184, 186.

- Василь II Болгаровбивник, імператор, 213, 216, 220, 221, 223, 235, 243.
- Василь, архип. Тессалоніки, стор. 278, 279.
- *Василь*, примас Тирнави, стор. 292, 295.
- Василько, український князь, стор. 312. 317.
- Веда, преподобний, стор. 141.
- Венедикт І папа (575-579) стор. 117.
- Венедикт II nana (684-685) стор. 135.
- Венедикт III nana (855-858) стор. 168-170, 172, 173.
- Венедикт IV nana (900-903) стор. 193-194.
- Венедикт V папа (964-966) стор. 206.
- Венедикт VI nana (972-974) стор. 208-209.
- Венедикт VII nana (974-983) стор. 209-210.
- Вепедикт VIII папа (1012-1024) стор. 222-223.
- Венедикт IX папа (1032-1045, 1047-1048) стор. 224-225, 227-244.
- Венедикт X папа (1058-1059) стор. 238.
- Венедикт XI папа (1303-1304) стор. 343- 344.
- Венедикт, ігумен манастиря на Монте Касіно, св., стор. 144.
- Венедикт, слов. єп. на Моравії, стор. 191.

- Вернард з Клерво, св., стор. 266, 272, 274.
- Вігілій папа (537-555) стор. 113-115.
- Віктор І папа, св. (189-199) стор. 40-
- Віктор II nana (1055-1057) стор. 231, 235-236, 237.
- Віктор III nana (1086-1087) стор. 252-253.
- Вільгельм І, князь Сицілії, стор. 279.
- Вільгельм Завойовник, стор. 228, 244.
- Вільгельм II, кн. Ахаї, стор. 320.
- Віталіян, вождь із Скитії, стор. 105, 106.
- Віталіян nana св. (657-672) стор. 131-132.
- Вішінґ, лат. суфраг. св. Методія, стор. 181.
- Войтіх-Адальберт, св., стор. 211, 212, 224
- Володимир I Великий, св., Хреститель Руси-України, стор. 193, 208, 212, 213, 214, 219, 220, 234.
- Володимир II Мономах, Вел. князь Києва, стор. 274.
- Володимир III Рюрикович, Вел. князь Києва стор. 301.
- Вратислав, чеський князь, стор. 224, 243.
- Всеволод, український князь, стор. 251.

Г

- Гелазій І папа, св., (492-496), стор. 101-102, 137.
- Гелазій II папа (1118-1119) стор. 261.
- Генрик II, цісар, стор. 221, 222, 223, 224.
- Генрик III Чорний, цісар, стор. 225, 226, 227, 230, 231, 236.
- Генрик IV, цісар, стор. 231, 241, 244, 246, 247, 248, 249, 250, 253, 254, 258.
- Генрик V, цісар, стор. 258, 259, 260, 261, 262, 264, 265.
- Генрик VI, цісар, стор. 285, 287, 288, 289, 292, 301.
- Генрик VII, цісар, стор. 300.

- Генрик Довгий, маркіз Нордмарку, зять Всеволода, стор. 283.
- Генрик I, англ. король, стор. 260, 265.
- Генрик III, англ. кор., стор. 291, 300.
- Гераклій, візант. імпер., стор. 119, 126, 128.
- Герман I, патріярх Констан-поля, стор. 143, 145, 150.
- Герман II, патр. Кон-поля, стор. 304, 305, 306.
- Герман III, патр. Кон-поля, стор. 322, 323.
- Герман, митр. Кипру, стор. 116.

Гесихій, патр. Єрусалиму, стор. 116. Гінкмар, архиєп. Реймсу, стор. 167, 170, 173, 174.

Гіпполіт, св., 29, 34, 40, 43, 44, 46.

Гигін (ос) папа, св., (136-140) стор. 36-37.

Гозій, папський леґат, стор. 63, 67.

Гонорій I nana (625- 638) стор. 126-127, 134

Гонорій II nana (1124-1130) стор. 264-266.

Гонорій III nana (1216-1227) стор. 299-301, 302, 316.

Гонорій IV nana (1285-1287) стор. 331-333, 334.

Гонорій, імпер. стор. 80, 81, 84, 85.

Гормізд папа (514-523) стор. 105-108.

Григор I nana, св. (590-604) стор. 10, 117, 118, 120-124.

Григор II nana (715-731) стор. 143-145. Григор III nana св. (731-741) стор. 145-146, 147.

*Ґвідон*, архип. Медіоляну, стор. 237, 239, 241.

Ґвідон, архиєп. Равенни, антипапа Климент III, стор. 249, 251, 252.

Гвімар, князь норман, стор. 227.

Гейза, угор. король, стор. 218.

«Даґоме юдекс», документ, стор. 212. Дамаз I папа св. (366--384) стор. 28, 70-77.

Дамаз II nana (1048) стор. 227, 229.

Дандолльо, дож Венеції, стор. 293.

Данило, український король, стор. 297, 298, 307, 311, 313, 316.

Данило, слов. єп. Моравії, стор. 191. Данте Алігері, поет, стор. 326, 339, 344. «Даровизна Константина», стор. 149-150.

Декій, екзарх Равенни, стор. 118. Деусдедіт, кардинал, стор. 212.

Десідерій, кор. лонгобардів, стор. 149, 152, 153, 154, 155.

Григор IV nana (827-844) стор. 164-165, 166.

Григор V nana (996-999) стор. 215-216.

Григор VI nana (1045-1046) стор. 226, 244.

*Ipurop VII nana* (1073-1085) crop. 226, 229, 234, 237, 240, 243-253, 257.

Григор VIII nana (1187) стор. 286, 289,

Григор IX nana (1227-1241) стор. 301-307, 320, 326.

Григор X nana (1271-1276) стор. 320-324, 329, 337.

Григор Нанз. св., стор. 74-75, 195.

Григор Нісс., св. стор. 72.

Григор з Кипру, патр. Кон-поля, стор. 335.

Григор III Паглявуні, вірм. католікос, стор. 272.

*Гуг*о, кор. Італії, стор. 198, 199, 200. *Гуг*о, князь Франконії, стор. 255.

ľ

Гензерик, вождь вандалів, стор. 98. Гертруда, українська княгиня, стор. 251.

Готфрей, князь Бульйону, стор. 255. Граціян, імператор, стор. 71, 76, 79. Гуюк, татарський хан, стор. 311.

Д

Десідерій, ігум. Монте Кассіно, стор. 238, 245.

Джінгіс-хан, стор. 310.

Діонисій папа, св. (259-268) стор. 52-54.

Діонисій, патр. Олександрії, стор. 53. Діонисій Малий, монах із Скитії, стор. 102, 104.

Діонисій з Коринту, стор. 23, 24.

Діоскор, антипапа, стор. 109, 111.

Діоскор, патр. Олександрії, стор. 94, 97, 98.

Дмитро-Звонімір, хорв. князь, стор. 250.

Доми nana (676-678) стор. 133. Дрого, вождь норман, стор. 231. Еварист папа св. (97-105) стор. 34-35. Евген I папа св. (655-657) стор. 131.

Евген II nana (824-827) стор. 163.

Евген III папа бл. (1145-1153) стор. 271-276, 277, 280.

Евдокія, імператриця, жінка Аркадія, стор. 81.

Евдокія, імпер. жінка Валентініяна III, стор. 98.

Евдокія, імператриця, стор. 245. Еводій, єп. Антіохії, стор. 29.

Евпраксія-Аделяйда, Всеволодівна, жінка цісаря Генрика IV, стор. 253, 254, 259.

Евсевій папа св. (309 )стор. 57. Евсевій, еретик, стор. 66.

Сзид II халіф, стор. 144.

Евсевій, історик, стор. 13, 23, 34, 37, 41, 56.

Евсевій з Дорилеї, стор. 94.

Евстахій, патр. Кон-поля, стор. 223.

Евтимій, патр. Кон-поля, стор. 95.

Евтимій, єресіярх, стор. 93, 94.

Евтихій, патр. Кон-поля, стор. 115.

Евтиіян папа св. (275-283) стор. 54-55.

Евфемій, патр. Кон-поля, стор. 100,

Евфемія Мономахівна, жінка угор. короля Коломана, стор. 264.

Едвард I, англ. король, стор. 334. Елевтерій папа св. (175-189) стор. 39-40.

*Епіфаній*, патр. Кон-поля, стор. 107, 110.

 $\epsilon$ 

101.

Ефрем, митроп. Києва, стор. 256, 257. Єфрем, патр. Антіохії, стор. 114.

3

Захарія папа св., (741-752), стор. 147-148.

€ронім св., стор. 41, 42, 76-77, 80, 82.

Збислава Святославна, жінка Болеслава Кривоустого, стор. 263. Зенон, віз. імператор, стор. 98.

Звфірин папа св., (199-217) стор. 42-44. Зіґфрід, архиєп. Майнцу, стор. 249. Зойла, патр. Олександрії, стор. 114. Зосим папа, св. (417-418), стор. 31, 83-84.

Ι

Іван Бучко, архиєпископ, Апостольський Візитатор, стор. 5, 8, 18.

Іван папа, св. (523-526) стор. 150, 151, 156.

Іван II nana (533-535) стор. 111.

Іван III nana (561-574) стор. 117.

Іван IV nana (640-642) стор. 128-129.

Іван V nana (685-686) стор. 135.

Іван VI nana (701-705) стор. 138.

Іван VII nana (705-707) стор. 139.

Іван VIII nana (872-882) стор. 180-183, 184, 185, 186, 188, 189.

Іван IX nana (898-900) стор. 190-191, 192, 194.

*Іван X nana* (914-928) стор. 196, 197-198.

Іван XI nana (931-935) стор. 199-200. Іван XII nana (955-964) стор. 203-206.

Іван XIII nana (965-972) стор. 205, 206-208, 217. Іван XIV nana (983-994) стор. 210- 211.

Іван XV папа (985-996) стор. 211-215.

Іван XVI Фільоґат — стор. 215, 216.

Іван XVII (XVI) nana (1003), стор. 220.

Iван XVIII nana (1004-1009), стор. 220-221.

Іван XIX папа (1024-1032) стор. 224, 244.

Іван XXI nana (1276-1277) стор. 325-326, 329.

Іван Золотоустий, патр. Кон-поля, стор. 26, 79, 80-81.

Іван II, патр. Кон-поля, стор. 107.

Іван IV Постник, патр. Кон-поля, стор. 118, 122, 124.

Іван Схолястик, патр. Кон-поля, стор. 137.

*Іван Грамматик*, патр. Кон-поля, стор. 167.

Іван, митр. Києва, стор. 214, 235.

Іван II, митр. Києва, стор. 256.

Іван III, митр. Києва, стор. 275.

Іван IV, митр. Києва, стор. 296.

Іван V, митр. Києва, стор. 297.

Іван, патр. Антіохії, стор. 89.

Іван, патр. Олександрії, стор. 100.

*Іван Веккос*, патр. Кон-поля, стор. 322, 323, 326, 328, 333, 335.

Іван, архиєп. Спалято, стор. 198, 242.Іван Крещент (Ченчій), стор. 207, 209, 211, 214, 216, 220, 221.

*Іван II Компен*, віз. Імператор, стор. 260, 263, 265, 270, 273, 275.

*Іван Циміскес*, віз. Імператор стор. 207.

*Іван III Ватацес*, імпер. в Нікеї, стор. 295, 304, 314.

*Іван*, ігумен із Струми, антипапа, стор. 281.

Іван, пап. легат в Кон-полі, стор. 283.

Іван «Без землі», англ. кор. стор. 291, 300.

Ібан X Каматерос, патр. Кон-поля, стор. 292.

Іван Пляно де Карпіні, стор. 311, 312. Іван де Монте Корвіно, стор. 334.

Іван з Парми, стор. 334.

*Іван* Пекгам, архиєп. з Кентербері, стор. 330.

Іван з Сабіни, антипапа, стор. 225.

Iгор, Вел. Київський князь, стор. 201, 204.

Ігнатій з Антіохії, св. стор. 24.

*Ігнатій*, св., патр. Кон-поля, стор. 174, 175, 178, 182, 184.

Ізяслав І Дмитро, Вел. Київ. князь, стор. 251, 252.

Ізяслав II Мстиславич, Вел. київ. князь, стор. 274, 275.

Ізяслав III Давидович, Вел. Київ. князь, стор. 296.

Іларіон, митр. Києва, стор. 235.

Ілярій папа (461-468) стор. 97-98.

Ілярій, митр. Арльсу, стор. 92, 93.

Іннокент I nana (401-417), стор. 12, 80-83, 86.

*Іннокент II папа* (1130-1143) стор. 268-270.

Іннокент III nana (1198-1216) 288-299, 300.

Іннокент IV nana (1243-1254) стор. 307-314, 315, 316, 318, 325, 326.

Іннокент V nana (1276), стор. 324-325. Ірина, віз. імпер., стор. 155, 156, 157,

Ірина, українська княжна, стор. 251. Іриней, св., стор. 17, 37.

Ісаак Компен, віз. імпер., стор. 326, Ісаак II, Ангел, стор. 291, 293. 328.

Й

159.

Йордан Перлеоне, рим. барон, 271, 272. Йордан, князь Капуї, 282. Йосиф, митр. Києва, 307. Йосиф, патр. Кон-поля, 322-23, 331, 335. Йосиф V Сліпий, митр. Львова і Києва, Екзарх Всієї України, 4, 18. Кай папа (283-296) стор. 55.

Кай, пресвітер, свідок про гріб св. Апост. Петра в Римі, 16, 25, 26, 27.

Календіон, патр. Антіохії, стор. 99.

Калікст І папа, св. (217-223), стор. 44-45.

Калікст II nana (1110-1124) стор. 261-264, 265.

Канут IV, Хреститель Данії, стор. 228.

Карло з Анжу, кн. Сицілії, стор. 318, 319, 320, 321, 326.

Карло Великий, франконський цісар, стор. 154, 155, 156, 157, 158, 160.

Карло Молот, франконський король, 142, 144, 146.

Карло III Товстий, франк. цісар, 171, 185, 188, 192.

Карло Лисий, франк. цісар, стор. 173, 181.

Карломан, франк. король, 148.

Карло IV, кор. Сицілії, 334, 337, 338.

Кедаль, архиеп. Парми, антипапа, 241.

Кедваль, кн. Саксонії, стор. 136.

Келестій, еретик, 82, 83, 86.

Келестин I nana (422-432) стор. 86-89.

Келестин II nana (1143-1144) стор. 270.

Келестин III nana (1191-1198) стор. 287-288, 296, 326.

Келестин IV nana (1241) стор. 307, 308, 329.

Келестин V папа (1294) стор. 336, 338, 240.

Кирило, патр. Єрус., стор. 74, 75.

Кипріяк, патр. Кон-поля, стор. 125.

Кирило, патр. Олекс., стор. 87-89, 93.

Кирило і Методій, Апостоли Словян, стор. 32, 172, 175, 178, 179, 180, 186, 209, 212.

Кирило, митр. Києва, стор. 312.

Кирило, еп. Холму, стор. 311.

Климент I nana, св., (88-97), стор. 31-34, 178.

Климент II nana (1046-1047) стор. 226-227.

Климент III nana (1187-1191) стор. 286-287, 289, 296.

Климент IV nana (1265-1268) стор. 319-320.

Климент, патр. Олекс., 24

Клим Смолятич, митр. Киева, стор. 274, 296.

Клодвик, франк. кор., стор. 103.

Колоян, болг. цар, 292, 295.

Конон папа (686-687) стор. 135-136.

Константин nana (708-715) стор. 139-141.

Константин Вел., імпер., стор. 27, 58, 60-61, 63, 66.

Константин IV Погонат, віз. імпер., стор. 132, 133, 134.

Константин V Копронім, віз. імпер., стор. 147, 150, 155.

Константин VI, віз. імпер., стор. 155, 156, 157, 159, 160.

Константин VII Порфір., стор. 176, 195, 196, 199, 201, 205.

Константин IX Мономах, віз. імпер., стор. 225, 231, 236, 237, 243.

Константин Х Дука, стор. 236, 245.

Константин, митр. Києва, 296.

Константин II, митр. Києва, 297.

Константин, іконоборець, стор. 144.

Константин II, патр. Кон-поля, 151.

Константин III Лехудес, патр. Конполя, стор. 236.

Конрад І, цісар, 218-224, 225.

Конрад III, цісар, стор. 271, 272.

Корбініян, Апостол Баварії, стор. 143.

Констанцій, рим. імпер., стор. 68.

Корнилій папа, св., (251-253) стор. 10, 28, 47-50.

Косма II, патр. Кон-поля, стор. 275. Кремса, хан татар, стор. 317. Лаврентій, антипапа, стор. 104. Лев І папа св., (440-461) стор. 87, 91, 92. 97. Лев II папа (682-683) стор. 134-135. Лев III nana (795-816) стор. 158-160. Лев IV папа св. (847-855) стор. 166-168, 169, 170. Лев V папа (903) стор. 194. Лев VI папа (928) стор. 199. Лев VII папа (936-939) стор. 200. Лев VIII папа (964-965) стор. 206. Лев IX папа (1049-1054) стор. 229-235. 244. Лев, антипапа, стор. 205, 206. Лев I Романович, гал. король, стор. 306, 333. Лев, митр. Гераклеї, стор. 331. Лев I, віз. імператор стор. 98. Лев II, віз. імпер., стор. 98. Лев III Ізавр., віз. імпер., 141, 142, 144, 145, 146, 152, 153, 155. Лев IV Хозар, віз. імпер., стор. 155. Лев VI, віз. імпер., стор. 186, 195, 196. Леонтій, митр. Києва, стор. 214. Леопольд, князь Австрії, стор. 288. Ліберій папа, св. (352-366) стор. 68-77. Лін папа, св. (67-76) стор. 29-30.

Лукій І папа св., (253-254) стор. 50 Лукій II папа (1144-1145) стор. 271-272. Лукій III папа (1181-1185) стор. 284, 285. *Льотар*, кор. Франконії, стор. 165, 166. Льотар II, кор. Франк., стор. 173, 178. Льотар III, кор. Франк., стор. 265, 266, 268. Людвик, франк. цісар, стор. 159, 161, 163, 165. Людвик II, франк. цісар, 166, 167, 172, 173, 180, 181, 182. Людвик III Сліпий, франк. цісар, 193, 197. Людвик IV, стор. 201. Людвик VI, стор. 261. Людвик VII, стор. 272, 273. Людвик IX, французький кор., стор. 319, 320, 321, 329. Лютпранд, кор. лонгобардів, стор. 146, 148. Люпранд з Кремони, стор. 196, 199, 205, 207, Лямберт, кн. Сполетта, стор. 178, 188, 189, 190. Ландо папа (913-914) стор. 197.

Ляндо, антипапа, стор. 281.

#### M

Маврикій, віз. імпер., стор. 118, 119. Маврикій, антипапа, стор. 261, 262. Маґінульф, антипапа, 258, 259. Македоній, єресіярх, 71, 72, 73, 104. Максим, митр. Києва, стор. 333. Малахій, архиєп. Армаґу, стор. 270. Мануїл І Компен, віз. імпер., стор. 273, 275, 278, 282, 283. Мануїл ІІ, імпер. в Нікеї, стор. 314. Марій Меркатор, стор. 87. Марін І папа (882-884) стор. 184-185. Марін ІІ папа (942-946) стор. 202.

57.

Маркеллін папа, св., (296-304), 55-56.

Маркіян, віз. імпер., стор. 94.

Марко папа, св. (336) стор. 65-66.

Мартин папа, св. (642-649), стор. 129-130.

Мартин папа IV (1281-1285) стор. 329-331, 338.

Матвій, митр. Києва, стор. 297.

Матільда, графиня Тосканії, 248, 249, 254, 259, 265.

Мацей, еп. Кракова, стор. 274.

Маркел папа, св., (308-309) стор. 56-

Мелетій, патр. Кон-поля, стор. 73, 74. Мельхіяд (Мільтіяд) папа, св. (311-314) стор. 57-59.

Меннас, патр. Кон-поля, стор. 112, 114, 115.

Мендовг, лит. князь, стор. 313, 317. Методій, патр. Кон-поля, стор. 174. Микита, патр. Кон-поля, стор. 151. Микита Стетат, 234.

Микита, митр. Киева, стор. 274.

Микола I папа, св. (858-667) стор. 170, 172-177, 178.

Микола II nana (1059-1061) стор. 238-240.

Микола III nana (1277-1280) стор. 326-239, 338.

Микола IV nana (1288-1292) стор. 333-336, 337.

Миколай св. Отець, стор. 63, 255.

Микола Містик, патр. Кон-поля, стор. 192, 194, 195, 196, 198.

Микола II Хризобері, патр. кон-поля, стор. 213.

Микола Кординіят, патр Кон-поля, стор. 256. Микола Мустальон, патр. Кон-поля, стор. 275.

Михайло I Ранґабе, віз. імп., стор. 160, 162.

Михайло II Амор., стор. 163, 164.

Михайло III, віз. імп., стор. 174, 175.

Михайло IV, в. імп., стор. 225, 233.

Михайло V, в. імп. стор. 225.

Михайло VI, в. імп., стор. 236.

Михайло VII Дука, стор. 218, 245, 250.

*Михайло VIII Палеолог*, в Нікеї, стор. 315, 316, 318, 319, 320.

Михайло IX, віз. імп., стор. 336.

*Михайло Керулярій*, патр. Константинополя, стор. 221, 232, 233, 236.

Михайло II, митр. Києва, стор. 274.

Михайло III Анхіял, патр. Кон-поля, стор. 283.

Михайло, князь Захлумії, стор. 198. Монґа, татарський хан, стор. 311. Моймір, князь Моравії, стор. 191. Мохаммед, стор. 119.

Н

Нарзес, военачальник, стор. 116, 117. Нассер Мохаммед, султан, стор. 339. «Неділя православ'я», стор. 167-168. Некарій, патр. Кон-поля, стор. 74. Несторій, ересіярх, стор. 86, 87, 88, 89. Нестор, укр. історик, стор. 177, 204, 254. Ніль, ігумен, св., стор. 216. Никифор, патр. Кон-поля, стор. 160, 161, 162. Никифор, Фока, віз. імпер., стор.207. Никифор Ботоніят, віз. імпер., стор. 250. Никифор, митр. Києва, стор. 274. Никифор II, митр. Києва, стор. 297.

Никифор I, деспот Епіру, стор. 328. Ногай, хан, стор. 318.

Ногарет, фр. канцлер, стор. 341, 343.

0

Оділльо, св. стор. 227, 229. Одо, св., ігум. в Клюні, стор. 193, 202. Одо, граф Сутрі, стор 253. Одоакер, вождь герулів, стор. 98. Октавіян, антипапа, стор. 280, 281. Олександер І папа (105-115), стор. 35. Олександер II nana (1061-1073), стор. 240-243, 244.

Олександер III папа (1159-1181), стор. 280-284, 286, 296, 310.

Олександер IV nana (1254-1261), стор. 315-318, 319, 326.

Олександер, патр. Олександрії, стор. 63.

Олексій I Комнен, стор. 250, 255, 256, 260.

Олексій II Комнен, стор. 283.

Олексій III Ангел, стор. 291.

Олексій IV, віз. імпер., стор. 293.

Олексій V Дука, стор. 293.

Олена, св., стор. 196.

Оллаф Гаралдсон, стор. 229.

Ольга, княгиня, св., стор. 193, 204, 205, 213.

Омар, халіф, стор. 119.

Опізо з Мецани, пап. леґат, стор. 313.

Оріген, стор. 43, 46, 79-80.

Оттон I, цісар, стор. 200, 202, 203, 204, 205, 206, 207.

Оттон II, цісар, стор. 207, 208, 209, 210, 217.

Оттон III, цісар, 209, 210, 211, 215, 216.

#### П

Павло папа (757-767), стор. 152-153.

Пасхаль I nana (817-824), стор. 161-163.

Пасхаль II папа (1099-1118), стор. 257-261.

Пелагій I nana (556-561), стор. 116.

Пелагій II nana (579-590), стор. 118, 121.

Пелагій, єресіярх, стор. 82, 83.

Петро, св. Апостол, перший папа (33-67), стор. 9, 11, 12, 19-28, 61.

 $\Pi$ етро Aкерович, митр. Києва, стор. 309.

Петро, патр. Антіохії, стор. 221.

Петро Даміян, св., стор. 226, 237, 238, 239, 243.

Петроніла, донька св. Петра, стор. 153. Перлеоне, антипапа, стор. 268. Пій І папа, св. (140-155), стор. 37-38. Пій XII папа, стор. 16.

Піпін Малий, франк. кор. 148, 149, 150, 152, 155.

Пилип I, франц. кор., син Анни Ярославни, стор. 244.

Пилип II, фр. кор., стор. 287, 290.

Пилип III, фр. кор., стор. 321, 326, 329, 330.

Пилип IV Красний, фр. кор., стор. 339, 340, 3441, 343.

Полікари, св., стор. 38.

Понтіян папа св. (230-235), стор. 46.

Прокль, еп. Сизики, оборонець Божого Материнства Пр. Д. М., стор. 87. Пульхерія, імператриця, стор. 91.

### P

Роман папа (897), стор, 190.

Роберт Гіскард, кн. норман, стор. 240, Роджер, кн. Сицилії, стор. 265, 269, 273. 245, 246, 250.

Роберт, кн. норман, стор. 265.

Роман I Лякапен, віз. імп., стор. 196, 199, 200, 201.

Роман II, стор. 205, 207, 213.

Роман IV, стор. 245.

Роман III, стор. 225.

Роман Великий, гал.-вол. князь, стор. 297, 298.

Ромуальд, св., стор. 217.

Рудольф, нім. король, стор. 322, 324, 326, 327, 332, 335.

Рустик, архиеп. Нарбони, стор. 97.

Русъ-Україна, стор. 176, 177, 178, 179, 180, 193, 204, 208, 212, 220, 229, 243, 251, 252, 256, 257, 274, 275, 276, 298, 301, 306, 310, 312, 317, 324, 332, 333.

Руф. архиеп. Тессалоніки, Апостольський Вікарій для Сходу, стор. 78, 80, 85, 88. Сабініян папа (604-606), стор. 124. Салядин, султан, стор. 287. Самуїл, болг. цар, стор. 213, 214. Сарацини, стор. 166, 167. Сергій І папа, св. (687-701), стор. 136-138.

Сергій II nana (844-847), стор. 166, 173. Сергій III nana (904-911), стор. 195-196. Сергій IV nana (1009-1012), стор. 221-222.

Сергій, патр. Кон-поля, стор. 126, 127, 134.

Сізіній папа (708), стор. 139.

Сикст І папа, св. (115-125) стор. 35-36.

Сикст II папа, св. (257-258), стор. 52.

Сикст III папа (432-440), стор. 89-90.

Силвестер I папа, св. (314-335), стор. 62-66.

Силвестер II nana (999-1003) стор. 216-220, 245.

Силверій папа (536-537), стор. 112-113. Симмах папа св. (498-514), стор. 101, 103-105.

Симплікій папа св. (468-483), стор. 98-99. Сирікій папа св. (384-399), стор. 77-79. Скяра Колонна, кардинал, напасник проти папи Боніфата VIII, стор. 342, 343.

Сотер папа св. (166-175), стор. 39.

Софроній, патр. Єрусалиму, стор. 127, 134.

Степан I nana св. (254-257), стор. 51-52. Степан II (III) nana (752-757), стор. 149 -152.

Степан IV nana (768-772), стор. 153-154.

Степан V nana (816-817), стор. 161.

Степан VI nana (885-891), стор. 186-187.

Степан VII nana (896-897), стор. 189, 191.

Степан VIII nana (928-931), стор. 199.

Степан IX nana (939-942), стор. 200-201.

Степан X nana (1057-1058), стор. 237-238.

Степан, патр. Кон-поля, стор. 186.

Степан-Ваїк, св., угор. король, стор. 218.

Северин папа (638-640), стор. 128.

 $\mathbf{T}$ 

Терасій, патр. Кон-поля, св., стор. 156. Телесфор папа, св. (125-136), стор. 36. Теодор І папа (642-649), стор. 129. Теодор ІІ папа (897), стор. 190.

Теодосій II, імпер., стор. 71, 73, 77, 85, 91, 94.

Теодосій III, імпер., стор. 141.

Теодор з Мопсвестії, стор. 114.

Теодор, антипапа, стор. 136.

Теодор, митр. Ефесу, іконоборець, стор. 144.

Теодор Студит, св., стор. 162.

Теодор II Ляскаріс, імп. в Нікеї, стор. 294, 315.

Теодор, митр. Нікеї, стор. 331.

Теодорет з Кипру, стор. 114.

Теодора, жінка Юстиніяна I, стор. 112.

Теодорих, кор. готів, стор. 103, 104, 106, 108, 109.

Теодор (от), патр. Кон-поля, стор. 163. Теопемпт, митр. Києва, стор. 235.

Теофіль, віз. імпер., 167, 175.

Теофіль, еп. Готії, стор. 63.

*Теофіль*, патр. Олександрії, стор. 79, 80, 81, 88.

Теофано, жінка Оттона II, стор. 209, 212, 213, 220.

*Теофілакт*, патр. Кон-поля, стор. 200, 204.

Теофілакт, митр. Себастеї, стор. 220.

Тервел, вождь болгар, 141.

Тертулліян, стор. 42, 44, 51.

Тиберій II імпер., стор. 138.

Тимотей, патр. Олекс., стор. 99.

Тома, еп. Клявдіополісу, іконоборець, стор. 144.

Трасмунд, кн. Сполетто, стор. 146.

Трифон, патр. Кон-поля, стор. 199.

Україна: гляди: Русь-Україна. Ульрих, архисп. Автобургу, св. стор. 202, 212.

Урбан I nana (222-230) стор. 45-46. Урбан II nana (1088-1099) стор. 253-257), 261, 268. Урбан III nana (1185-1187) стор. 285-286. Урбан IV nana (1261-1264) стор. 318-319, 320.

Урсакій, аріянин, стор. 67-68, 70. Урсін, диякон, стор. 71.

#### Φ

Фабіян папа, св. (236-250) стор. 47, 48. Фелікс І папа, св. (269-274) стор. 54. Фелікс ІІ папа, св. (483-4492) стор. 100. Фелікс ІІІ папа, св. (526-530) стор. 109, 111.

Фелікс, антипапа, стор. 69.

Фелікс, архиєп. Равенни, стор. 139.

Феодосій Печерський, стор. 256.

Філліпік, імпер. стор. 140, 141.

Флявінн, I, патр Кон-поля, св. стор. 93, 94.

 $\Phi$ ока, імператор, стор. 119.

Формоз nana (891-896) стор. 178, 180, 182, 185, 186, 188-189, 190, 193.

Фотій, патр. Кон-поля, стор. 46, 170, 174, 175, 176, 178, 182, 183, 184, 186, 187, 188, 191, 195, 232, 260.

Фрідріх з Майнцу, Ап. Вікарій, стор. 200.

Фрідріх I Барбаросса, цісар, стор. 267, 277, 278, 280, 281, 282, 284.

Фрідріх II, цісар, стор. 290, 296, 300, 302, 303, 304, 307, 308, 309, 310, 314, 315.

Фрідріх III, стор. 340.

## X

Халіф Фатиміт, стор. 221. Харитон Евбенейотес, патр. Кон-поля, стор. 283.

Херсонес, місто в Криму, стор. 31, 130, 139, 140.

Хрістіян, архиеп. Майнцу, стор. 284. Христофор, пап. нотар, стор. 153.

Христофор nana (903-904) стор. 194-195.

## Ч

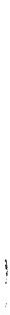
Чезаре Бароніо, кардинал, стор. 150. Чезарій, митр. Арльсу, стор. 105, 109. Ченчій, рим. барон, напасник проти папи Григора VII, стор. 247, 249, 261.

#### Ю

Ювеналь, патр. Єрусалиму, стор. 88, 94. Юлій папа, св. (337-352) стор. 66-61. Юрій І, гал.-вол. король, стор. 333. Юстин Мученик, стор. 37. Юстин І, імпер. стор. 107, 108. Юстин II, імпер. 117, 118. Юстиніян I, імпер., 107, 110, 111, 112, 113, 117, 142, 213. Юстиніян II, імпер. стор. 136, 138, 139, 140. Яків, єп. Єрусалиму, стор. 29. Яків І, кор. Арагонії, стор. 322, 334, 335. Яків ІІ, кор. Араг., стор. 378. Яків Колонна, кард. стор. 340. Яромір, єп. Праги, стор. 243. Ярополк, Петро, укр. князь, стор. 251. Ярослав Мудрий, Вел. князь Києва, стор. 235, 240, 251.

# зміст

|                                    |       |      |      |     |      |     |     |    | Ст    | opo | она |
|------------------------------------|-------|------|------|-----|------|-----|-----|----|-------|-----|-----|
| Вступне слово Архиепископа Івана   | Буч   | ка   |      | •   | •    | •   | •   |    | 5 -   | _   | 8   |
| Ветуп                              |       |      | •    |     |      |     |     |    | 9 -   | _   | 18  |
| Перший Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Римські Архиєреї в часи пересліду  | вання | н Ц  | еркі | ви  |      | •   |     |    | 19 -  | -   | 59  |
| Другий Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Свобода Церкви, закріплення її нав | вчані | ня ў | qo i | ган | ізаг | ţiï | •   | •  | 60 -  | _   | 90  |
| Третій Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Рим у добі мандрівки народів .     | •     | •    | •    | •   | •    | •   | •   | •  | 91 –  | ]   | 118 |
| Четвертий Розділ:                  |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Рим у добі Григора Великого .      | •     | •    | •    | •   | •    | •   | •   | •  | 119 – | _ ] | 141 |
| П'ятий Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Рим і віднова західньої імперії    | •     | •    | •    | •   | •    | •   | •   | •  | 142 – | - 1 | 170 |
| Шостий Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Римські Архиєреї і християнізація  | слов  | з'ян |      |     | •    | •   | •   | •  | 171 - | - : | 191 |
| Сьомий Розділ:                     |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Рим у добі февдального розбрату    | •     | •    | •    | •   | •    |     | •   | •  | 192 – | - 2 | 227 |
| Восьмий Розділ:                    |       |      |      |     |      |     |     |    |       |     |     |
| Розквіт Церкви в середньовіччі     | •     | •    | •    | •   | •    | •   |     | •  | 228 - | - 2 | 266 |
| Дев'ятий Розділ:                   |       |      |      |     |      |     |     | •  |       |     |     |
| Апостольська Столиця в Римі — по   | оряді | кую  | чий  | чи  | нни  | ку  | сві | ri | 267 - | :   | 344 |
| Бібліографія                       | •     |      | •    |     |      |     |     | •  | 345 - | - : | 350 |
| Поазбучний покажчик важливіших     | імен  | Į.   |      |     |      | •   |     |    | 351 - | - : | 363 |
| Зміст                              |       |      |      |     |      |     |     |    |       | ;   | 365 |



## ЗАВВАЖЕНІ ПОМИЛКИ

| Стор.      | Рядок                | Надруковано:        | Має бути:               |
|------------|----------------------|---------------------|-------------------------|
| 38         | 11 здолу             | нагодаі             | нагоді                  |
| 71         | 13 здолу             | та                  | що                      |
| 73         | 2 згори              | Теодосіяна          | Теодосія                |
| 74         | 15 згори             | епискон             | епископ                 |
| 77         | 6 згори              | пап                 | папів                   |
| 77         | 17 згори             | пап                 | папів                   |
| 106        | 19 згори             | Апостольській       | в Апостольській         |
| 141        | 14 здолу             | Anasthasium         | Constantinum            |
| 148        | 13 здолу             | Захарій             | Захарія                 |
| 149        | 3 здолу<br>3 здолу   | Confession          | Confessio               |
| 150        | 8 згори              | відносяться         | відносять               |
| 160        | 5 здолу              | Bebruarii           | Februarii               |
| 169        | 20 згори             | і дні               | і чотири дні            |
| 176        | 20 згори<br>21 згори | всиланий            | висланий                |
| 176        | 19 здолу             | ірищення            | хрищення                |
| 204        | 16 згори             | превілеїв           | привілеїв               |
| 205        | 16 згори             | по смерті св. Ольги | по уступленні св. Ольги |
| 211        | 10 згори             | і хоч папа          | дарма, що папа          |
| 211<br>225 | 23 здолу             | Парфалогії          | Пафлагонії              |
| 266        | 12 згори             | назва               | назвав                  |
| 284        | 7 згори              | Остії-Веллерті      | Остії-Веллетрі          |
| 284        | 12 згори             | Веллерті            | Веллетрі                |
| 290        | 6 згори              | кермо               | керму                   |
| 318        | _                    | з Катаюцаро         | з Катанцаро             |
|            | 13 здолу<br>5 згори  | Констанцію          | Констанцією             |
| 330        | -                    |                     | буллою                  |
| 331        | 12 згори             | буллю<br>1197 року  | 1227 poky               |
| 333        | 5 здолу              | 1127 року           | 1221 puny               |

